
Der	Theosophische	Pfad	
 

 Wir folgen der Blavatsky-Tradition 

 
Oktober/Dezember 2025 

 

 

	
  



 2

 
Das Hauptanliegen unserer Organisation, die wir uns bemühen 
zu einer wirklichen Bruderschaft zu machen, ist voll 
ausgedrückt in dem M o t t o  der Theosophischen Gesellschaft 
und ihrer formellen Organe: 

Keine	Religion	
ist	höher	als	die	Wahrheit!	

Als eine unpersönliche Gesellschaft müssen wir die Wahrheit 
ergreifen, wo immer wir sie finden, ohne uns zu erlauben, mehr 
Vorliebe für einen Glauben zu haben als für einen anderen. Dies 
führt direkt zu dem äußerst logischen Schluss: Wenn wir alle 
aufrichtigen Wahrheitssucher mit offenen Armen empfangen 
und freudig begrüßen, kann es in unseren Reihen keinen Platz 
geben für eifernde Sektierer, für Törichte und Scheinheilige, die 
sich hinter chinesischen Mauern des Dogmas verschanzen. 

(Aus: „der neue Zyklus“ von H. P. Blavatsky,  
veröffentlicht in Paris am 21. März 1889.) 

Die	Ziele	und	Zwecke	
der	Theosophischen	Gesellschaft:	

1. Unter den Menschen das Wissen über die dem Universum 
innewohnenden Gesetze zu verbreiten. 

2. Das Wissen der essentiellen Einheit aller Wesen bekannt 
zu machen und zu zeigen, dass diese Einheit in der Natur 
grundlegend ist. 

3. Eine aktive Bruderschaft unter den Menschen zu formen. 
4. Alte und neue Religionen, Wissenschaft und Philosophie zu 

studieren. 
5. Die dem Menschen innewohnenden Kräfte zu erforschen. 

  



 3

Liebe Leserin, lieber Leser, 
in dieser Ausgabe unserer 
Zeitschrift finden Sie nicht nur 
den letzten Vortrag unseres 
Symposiums 2024, sondern auch 
Artikel aus den Schriften unserer 
Lehrer, die zum Teil bisher noch 
nicht in deutscher Sprache 
veröffentlicht bzw. deren 
Übersetzungen von uns neu überarbeitet wurden. Es sind viele 
Gedanken darin, die uns in der dunkleren Zeit des Jahres 
besonders inspirieren und anregen sollen. 
Erneut möchten wir auch auf ein besonderes Ereignis 
hinweisen: Wie bereits im letzten Pfad angekündigt, nehmen 
wir das 150-jährige Jubiläum der Gründung der 
Theosophischen Gesellschaft zum Anlass, eine 3-tägige 
Konferenz durchzuführen mit dem Thema: 

150	JAHRE	
THEOSOPHIE	

Weisheit	und	Mitleid	
–	ein	Impuls	für	die	
gesamte	Menschheit	
	
14.	bis	16.11.2025	
Online in Zoom  

150 Jahre sind 
vergangen, seit Helena 
Petrovna Blavatsky in 
Kooperation mit und 
im Auftrag der Meister 
der Großen Weißen 
Bruderschaft einen 
erneuten Impuls für 
die Menschheit setzte, 
und ihr wieder einmal 
die Uralte Weisheit, 



 4

Theosophie genannt, brachte. Für diese Konferenz arbeiten die 
Theosophical Society Point Loma (TSPL) – Deutsche Abteilung 
e.V., Die Theosophische Gesellschaft in Deutschland sowie die 
Theosophische Gesellschaft Adyar zusammen, um Ihnen einen 
Einblick in die Arbeit für die Theosophie zu ermöglichen. Ein 
Programm wird dieser Ausgabe beigefügt. 

Wir möchten Sie herzlich zur Teilnahme einladen. Melden Sie 
sich dazu gern schon jetzt per E-Mail (info@theosophy.de) an. 
Sie bekommen dann rechtzeitig vorher von uns einen 
Teilnahmelink zugeschickt. 
 

Auch für unseren Kurs Anders	
Denken, den wir ebenfalls in 
ZOOM durchführen, können 
Sie sich noch anmelden, bitte 
per E-Mail an: 
info@theosophy.de 
Ort: LIVE	ONLINE	mit	ZOOM 
Beginn: Mittwoch, 22. Oktober 
2025, danach 14tägig bis 
Kursende 
Zeit: 19:00 bis ca. 21:00 Uhr  
Dauer: ca. 6 Monate (ca. 14 
Termine) 

Gute Internet-Verbindung und Benutzung eines Headsets sind 
erwünscht. Kursunterlagen und Teilnahmelink werden jeweils 
per E-Mail zugesandt. Weitere Informationen finden Sie unter 
https://theosophy.de/anders_denken.php.  
 
Und schließlich: das Programm der Vortragssaison 2025/26 ist 
dieser Ausgabe unserer Zeitschrift	 ebenso beigefügt. Es gibt 
viel zu hören und zu sehen. Sie sind bei allem herzlich 
willkommen. 

Sieglinde	Plocki	



 5

DIE	MYSTISCHE	KOMBINATION	VON	FÜHRUNG,	
WEISHEIT	UND	EIGENEM	ENGAGEMENT	

	
WEISE	VISIONEN	FÜR	DIE	ZUKUNFT	–	SO	GEHT	DER	
PLAN	IMMER	AUF!	

Ralph Kammer 

Meine	Weisheit	

Jetzt, nachdem wir erfahren haben, wo und wie wir im 
Universum verankert sind, was das Ziel menschlicher 
Entwicklung ist, welche Pfade des Lernens wir einschlagen 
können und wer uns dabei hilft, müssen wir uns einige Fragen 
stellen. Zunächst müssen wir darüber nachdenken, wie wir 
unsere Weisheit praktisch anwenden können. Wir müssen uns 
darüber hinaus aber auch fragen, wie nicht nur wir selbst von 
dieser Weisheit profitieren, sondern wie wir zu einem 
inspirierenden Faktor im Leben anderer Menschen werden 
können, ohne diese zu bedrängen, ohne ihnen das Gefühl zu 
geben, etwas übergestülpt zu bekommen. Nichts ist schlimmer 
als in eine geistige Abhängigkeit zu verfallen. Unser Ziel sollte 
es daher sein, ein inspirierender Faktor im Leben anderer 
Menschen zu werden, um ihre inneren Fähigkeiten 



 6

dahingehend zu stimulieren, unabhängige, freie Denker zu 
werden. Jemandem dabei zu helfen, das wahre Ausmaß des 
Menschseins zu erkennen, ist eine der wichtigsten Aufgaben die 
uns obliegt. Hier liegt der Kern für das, was als eine mystische 
Kombination von Führung, Weisheit und eigenem Engagement 
bezeichnet werden kann. D. h., das innere Erkennen einer 
größeren Wahrheit vom Leben umzusetzen und so viele 
Menschen wie möglich daran teilhaben zu lassen. Wie das 
geschehen kann, dazu kommen wir jetzt. 

Selbstbetrachtung	–	Wer	bin	ich	und	wer	will	ich	sein	

In einem Universum, in dem alles miteinander verbunden ist 
und wir keine Feder fallen lassen können ohne Auswirkungen 
auf unsere Umwelt zu erzeugen, müssen wir uns auch die sehr 
elementare Frage stellen, wer wir aktuell sind und wer wir sein 
wollen. Jeder Mensch hat durch die Fähigkeit zur 
Selbstreflektion die Möglichkeit, seinen momentanen Status im 
Drama grenzenloser Entwicklung zumindest ansatzweise 
herausfinden zu können. Wir sind also dazu aufgefordert, 
unseren eigenen Charakter zu hinterfragen. Gelingt uns das, 
dann wissen wir zunächst einmal wer wir in etwa sind, welche 
Eigenschaften uns auszeichnen, woran es uns mangelt, welche 
Dinge Menschen an uns schätzen und woran wir uns selber 
stören. Diese Betrachtung bildet den Ausgangspunkt für unsere 
zukünftige Reise als Mensch. Wir wissen dann, woran wir 
arbeiten müssen und in welche Richtung wir gehen werden. In 
unseren Kursen wird gerade dieses Thema intensiv bearbeitet. 

Wissen Sie eigentlich, dass dieser Umstand einen ganz 
besonderen Moment in der universalen Entwicklung der 
Wesenheiten darstellt? Sich bewusst dafür zu entscheiden, sich 
in eine bestimmte Richtung entwickeln zu wollen, das können 
nur mit Verstand und Vernunft begabte Wesen. Das muss uns 
unbedingt bewusst werden, da dies den Menschen dazu 
befähigt, sich bewusst entlang der kosmischen Gesetze 
entfalten zu können, die er erkennt. D. h. der kleine 
Mikrokosmos folgt dann den Pfaden des Makrokosmos, von 



 7

dem er ein Kind ist. Der Mensch wird dadurch zu einem 
Verbündeten, zu einem Helfer im großen kosmischen Drama, in 
dem immer noch zu viele Menschen gegen den Strom 
kosmischen Wachstums und gegen die kosmischen Gesetze 
agieren. Dem kann jeder von uns etwas entgegen setzen. 

Die	Vision	

Dazu braucht man aber eine Vision, eine klare Vorstellung von 
dem, was man selber einmal sein kann und will. Man braucht 
eine Vision von dem, was wir als Mensch sein, was wir im 
Erdenkreis bewirken und leisten können. Wer einmal mit dem 
Flugzeug geflogen ist, der wird erkannt haben, dass der Mensch 
den Planeten, unsere Erde, tatsächlich gestaltet. Wir sehen da 
bis über den Horizont hinaus Gärten und Plantagen, Felder und 
Wiesen, künstlich in ein Bett gelegte Flüsse, Seen und Meere, 
Industrie- und Wohnlandschaften, die mit ihren 
Ausdünstungen den Himmel verschleiern und die Nächte 
erhellen. Natürlich entspricht dieses Bild dem 
durchschnittlichen Gemütszustand der Menschheit als Ganzes, 
wie sollte es auch anders sein, und wir können sagen, dass 
dieser Zustand nicht befriedigend ist. Doch müssen wir uns des 
Ausmaßes und der Möglichkeiten unseres gemeinsamen 
Denkens und Schaffens bewusst werden. Wenn wir betrachten, 
zu was wir den Planeten gemacht haben, so können wir uns 
auch vorstellen, was er sein könnte, wenn wir die Potenziale 
unseres überpersönlichen Denkens besser nutzen würden. Sie 
ahnen, auf was ich hinaus will. Erschaffen Sie sich bitte diese 
Vision und stellen sie sich vor, wie unser Planet aussehen 
würde, wenn wir uns entlang der kosmischen Gesetze entfalten 
würden, wenn nicht Angst, Lethargie, Stumpfsinn, 
Desinteresse, Gejammer, Eigensinn usw. unseren Alltag 
unerträglich machen, sondern er von Inspiration, Intuition, 
Mut, Gemeinschaftssinn, Energie und Visionen erhellt wird. 
Jeder von Ihnen kann und wird ein entscheidender Faktor 
hierbei sein. 



 8

Wie	machen	wir	das?	Die	besten	Gedanken	am	Morgen	

Wie setzen wir das nun im täglichen Leben um? Wie kann es 
uns gelingen, eine Denkatmosphäre zu erschaffen, die 
Brüderlichkeit, Frieden und Harmonie schafft, die bewirkt, dass 
wir einander nicht argwöhnen, sondern uns vertrauen, uns 
nicht missbilligen, sondern schätzen, nicht hintergehen oder 
gar missbrauchen, sondern fördern und unterstützen. Wir 
müssen uns alle nicht inbrünstig lieben. Achtung, 
Wertschätzung und spirituelle Verbundenheit sind aber 
Eigenschaften, die alle dem Einheitsgedanken entspringen. 
Dieser Gedanke ist so wichtig, dass er morgens, mittags und 
abends zentral in unserem Denken stehen sollte. 

Praktisch würde das dann so aussehen, dass wir uns am 
Morgen, unmittelbar nach dem Erwachen, gedanklich so hoch 
erheben, wie wir nur können. Wir können dabei im Bett sitzen 
bleiben oder am Fenster stehen, wie jeder eben mag, unsere 
Aufmerksamkeit muss aber auf die höchsten Ebenen unseres 
Denkens gerichtet sein. Lassen wir dann unseren Gedanken 
freien Lauf, lassen wir sie hinausstreben in den grenzenlosen 
Raum. Passieren wir dabei unseren Planeten, die Erde, die 
Sonne und das Sonnensystem und schreiten hinaus in die 
Galaxie, hinaus in die Weiten unseres Kosmos, Tummelplatz 



 9

zahllosen Lebens. Sie sind ein Teil davon, wir alle sind Teil 
davon. Mit all dem Leben, das in uns pulsiert, ist ein jeder von 
uns solch ein Kosmos in Miniaturform, ein so genannter 
Mikrokosmos, eine sich entwickelnde Welt. Auf diese Weise 
ändert sich das Bild, das wir von Menschen haben. 

Unsere Gedanken können unsere besten Freunde und Helfer 
sein, denn sie sind uns näher als unsere Familien, unsere 
Freunde und Kollegen. Sie sind ständig bei uns, selbst in der 
dunkelsten Nacht. Dabei bilden sie einen Kosmos des Denkens 
und wir sind ihr Hierarch. Jeder Einzelne von uns kann selbst 
entscheiden, wie groß, schön und erhaben dieser Kosmos sein 
mag. 

Geben wir ihnen also Größe und denken in diesen frühen 
Morgenstunden an unsere Galaxie. Sie ist der Urgrund, aus dem 
alles Leben hier stammt. Denken wir an die Strahlkraft der 
Sonne. Sie spendet Licht und Leben an jedes Lebewesen in 
unserem Verbund, ganz gleich ob gut oder scheinbar schlecht, 
sie unterscheidet nicht, richtet nicht. So sollte auch unser 
Denken sein. Denken wir an den Erdenkreis und alles, was ihn 
erfüllt. Hier findet jedes Wesen seinen Platz, Möglichkeiten sich 
zu entfalten, um seinen Beitrag zum Erhalt und zum Wachstum 
des Ganzen leisten zu können. Niemandem gehört der Planet 
oder ein Teil dessen allein, auch wenn wir uns das oft genug 
einreden und vielerlei Argumente dafür präsentieren. Wir alle 
zusammen bilden gemeinschaftlich den Planeten. Wir, d. h. alle 
Menschen, Tiere, Pflanzen, Minerale und Elementale; achten 
wir sie, ehren wir sie. Unser Planet ist von Leben 
durchdrungen, machen wir uns das täglich klar. 

Wenn wir uns am Morgen von solchen Gedanken leiten lassen, 
vergessen wir auch bitte nicht den inspirierenden Einfluss so 
vieler nobler Menschen – von heute und längst vergangener 
Tage. Betrachten wir uns selbst als jemanden, der versucht, die 
Menschen im Alltag zu verstehen, der verzeiht und Milde 
walten lässt. Betrachten wir uns als jemanden, dessen Ziel es 
ist, Wahrheit, Wahrhaftigkeit und Güte in das Leben anderer zu 



 10

bringen, ohne sie zu drängen. Unser Einfluss muss sich auf 
unsere Umgebung ausbreiten wie die Dünung am Meer. 

Richten sich unsere Blicke schließlich auf uns, dann betrachten 
wir das, was uns fehlt bzw. woran es uns mangelt, eben 
Gesagtes umzusetzen. Mein Thema ist z. B. Geduld, Gleichmut 
wäre aber auch sehr gut. Andere Menschen mögen Achtsamkeit 
oder Mitgefühl zu ihren Themen wählen. Ganz gleich welche 
Tugend es auch ist, machen wir uns morgens unbedingt klar, 
dass wir auch an diesem Tag daran arbeiten werden, 
Schwächen in Stärken umzuwandeln. 

Das geht sehr gut, wenn unser Denken morgens von uns 
angehoben wird und wir von dieser Ebene aus in den Tag 
starten. Unsere Grundausrichtung ist dann einfach viel höher, 
was unseren Alltag erhebt, anstatt schon am Morgen vom 
herabziehenden Einfluss materieller und psychischer 
Gedanken versklavt zu werden, nur um am Abend erschöpft 
und erschlagen in den Schlaf zu fallen. 

Wichtige	Gedanken	am	Abend	

Apropos Abend: Der bekannte griechische Philosoph 
Pythagoras, hatte für die letzten Momente vor dem Schlaf eine 
Methode, die auch sehr gut dafür geeignet ist, am eigenen 
Charakter zu arbeiten. Mit ihr hält man ein weiteres Werkzeug 
in der Hand, blinde Flecken im Bewusstsein zu vermeiden. Sehr 
oft wird unser Alltag von unseren Gewohnheiten gesteuert, was 
bedeutet, dass wir über viele Vorgänge und Entscheidungen 
nicht bewusst nachdenken. Genau hierbei entstehen die 
blinden Flecken in unserem Tagesgeschehen, über die wir 
nichts wissen. Testen wir uns ruhig einmal selbst und schauen, 
ob wir wirklich alle Abläufe von gestern noch hervorrufen 
können. Im Großen und Ganzen bedeutet das, dass wir uns sehr 
vieler Taten und deren Konsequenzen nicht bewusst sind und 
uns darüber wundern, wenn die Resonanz darauf unsere 
schöne Harmonie ins Wanken bringt. Dieses Wanken kann z. B. 
Streit sein, Krankheit oder Verlust. Vielleicht haben wir 



 11

Schwierigkeiten beim Umsetzen gemachter Zukunftspläne. Die 
Vielfalt ausgelöster Disharmonien ist jedenfalls riesig und wir 
wissen sehr oft nicht woher sie kommen. Um dem aber 
vorzubeugen, kann man abends, bevor man die Augen schließt, 
den Tag nochmals rekapitulieren. 

Dabei betrachtet man die Dinge, die gut gelaufen sind, bei 
denen wir innerlich ein gutes Gefühl hatten, weil wir etwas 
richtig gemacht haben. Ich meine damit aber nicht die 
Umsetzung persönlicher Erfolge im Zusammenhang mit dem 
Erwerb von Dingen oder dem Ausbau des eigenen Status. Hier 
sind Dinge gemeint, die uns über die eigene Persönlichkeit 
hinauswachsen ließen, wenn wir z. B. wahrhaftig waren, Fehler 
zugegeben oder Menschen unterstützt, sie vielleicht vor 
Unrecht geschützt haben. Diese Dinge bewahren wir in 
unserem Gemüt und stärken sie, damit wir sie als Leitbilder für 
zukünftiges Denken und Handeln nehmen können. Diese 
Gedanken vervollkommnen unsere Vision und gehören daher 
zu unseren besten Freunden. 

Sind Dinge im Alltag nicht so gut gelaufen und wir fühlen uns 
miserabel und schuldig, weil wir Menschen Unrecht getan, sie 
vielleicht verletzt, ausgenutzt oder gar misshandelt haben, 
dann müssen wir den festen Entschluss fassen, diese Dinge 
zukünftig nicht mehr zu tun, es besser zu machen. Es bringt 
nichts, sich deshalb selber zu peinigen, da der Gedanke oder gar 
die Tat unwiderruflich ins Leben gebracht wurde. Beiden darf 
nachträglich keine Energie zugeführt werden, indem wir sie 
wieder fokussieren. Das würde sie nur bestärken und am Leben 
halten. Stellen wir uns stattdessen lieber vor, wie wir es besser 
machen können und lassen zukünftig Taten sprechen. 

Diese pythagoräische Methode leitet den Prozess des 
nächtlichen Verarbeitens des Erlebten ein, und bewirkt den 
Umstand, dass wir unseren Alltag bewusster erleben und 
verarbeiten. Wir Menschen ahnen ja nicht, wozu wir fähig sein 
können, wenn wir unsere Potenziale vollkommen ausschöpfen. 
Oder doch? 



 12

Das	Tagebuch	mit	Sonne	und	Wolken	

Wollen wir tatsächlich an uns arbeiten, um unserer Vision von 
uns und der Welt Leben einzuhauchen, dann können wir auch 
gern ein Tagebuch verwenden. In ihm können wir unsere 
wichtigsten und reinsten Gedanken und Taten bewahren, wir 
können sie reflektieren und so an ihnen arbeiten, dass sie zum 
Aufbau unserer jeweiligen Vision behilflich sein können. Es 
sind unsere besten Freunde, vergessen wir das bitte nicht. Wir 
können sie dann gern mit einer strahlenden Sonne markieren. 

Unguten Gedanken und Taten heften wir bewusst solche 
Gedanken und Bilder an, die unseren Blick auf unsere Vision 
richten lassen. Empfinden wir z. B. Abneigung oder gar Hass 
gegenüber einem Menschen, dann suchen wir aktiv nach 
Gründen und Bildern, die uns diesen Menschen neutral 
erscheinen lassen. Das kann z. B. der Umstand sein, dass er 
Kinder hat und diese ihn lieben. Die weitaus meisten Kinder 
lieben ihre Eltern. Jeder Mensch hat auch eine Mutter und war 
selber einmal Kind. Als Kind ist man in der Regel unschuldig. 
Unser missbilligendes Bild von diesem Menschen ändert sich 
auf diese Weise schlagartig, wenn wir selber gewillt sind, an 
uns zu arbeiten. Solcher Art von Gedankengängen können wir 
dann gern mit einer Wolke oder einer aufgehenden Sonne 
markieren. 



 13

Eine bewusste Auseinandersetzung mit den eigenen 
charakterlichen Eigenschaften stärkt unsere Eigenschaft als 
Mensch, unsere Gedanken, Handlungen, Gewohnheiten und 
letztlich unseren Charakter und somit können wir unsere 
Zukunft bewusst selber steuern. Ist das nicht grandios? Man ist 
dann für alles selbst verantwortlich und muss nichts anderen 
in die Schuhe schieben oder sich ausgeliefert fühlen. 

Teile	Deine	Weisheit	doch	zwinge	nicht	

Je mehr wir diesen Prozess vorantreiben und entwickeln, umso 
bewusster leben wir. Daraus ergibt sich, dass wir in vielen 
Angelegenheiten des Lebens die Folge von Ursache und 
Wirkung bewusst erleben. Was uns vorher verborgen oder 
schleierhaft war, was wir dem Zufall oder irgendeinem 
Schuldigen zugeschoben haben, hat jetzt klar erkennbare 
Strukturen. All das bedeutet nur, dass wir einen tiefen Blick auf 
unser Leben entwickeln. Unser Einblick und unsre Weisheit 
werden somit immer größer. Da dies alles einen äußerst 
vitalisierenden und öffnenden Einfluss auf unser Leben hat, 
wollen wir diese Erkenntnisse natürlich mit unseren 
Mitmenschen teilen. Enthusiasmus macht sich in uns breit, da 
wir auf viele unserer Fragen Antworten erhalten, Antworten, 
die wir in unserem Inneren finden und die daher so unfassbar 
glaubwürdig sind. Warum? Weil der Mikrokosmos ein 
Spiegelbild des Makrokosmos ist und die Wahrheit in sich trägt. 
Tatsächlich ist es dann so, dass uns nichts in der Welt dazu 
bringen könnte, sie in Frage zu stellen. Das ist natürlich auch 
ein Grund dafür, warum es uns dazu drängt, unsere Weisheit 
weitergeben zu wollen. Wir erkennen die Probleme, mit denen 
sich unsere Mitmenschen in unseren Familien, Freundes- und 
Kollegenkreisen schwertun und deren Leben belasten. Ja, oft ist 
es sogar möglich, bis zum Kern ihrer Probleme vorzudringen. 

Bei alldem ist es aber äußerst wichtig, vorsichtig bei der 
Weitergabe unserer Weisheit zu sein, da nicht jeder Mensch 
automatisch bereit für die Wahrheit ist, nicht jeder Mensch in 
die Tiefen seines Wesens und Lebens blicken möchte. Immer ist 
das Erkennen einer Wahrheit auch damit verbunden, dass man 



 14

seinen eigenen Kurs korrigieren und an sich arbeiten muss. Das 
wollen viele Menschen nicht so gern, da Veränderung auch 
immer mit Ungewissheit verbunden ist. Man weiß ja nicht, was 
einem begegnet, wenn man seine scheinbar sichere Basis 
verlässt. Daher entwickeln Menschen Ängste und eventuell 
sogar Groll gegenüber denjenigen, die ihre Augen vielleicht 
etwas zu weit geöffnet haben. Dies geht einher mit einer sich 
aufbauenden Distanz, die unter Umständen tiefere Einblicke ins 
Leben für sehr lange Zeit unmöglich machen kann. Das alles 
wollen wir natürlich nicht. Daher müssen wir bei all unserem 
Enthusiasmus ganz genau überlegen, wem wir was erzählen 
oder zeigen. Dies ist eine Verantwortung, die sehr ernst 
genommen werden muss. 

Keine	Erwartungen,	kein	Anhaften	

Wir sollen daher keinerlei Erwartungen an unsere 
Bemühungen haben, sondern uns bemühen um des Bemühens 
willen, weil Dinge getan werden müssen und wir die 
Erkenntnisse und die Weisheit dazu haben. Was die Welt mit 
unserem Beitrag anfängt, liegt bei ihr. Die Samen des Handelns, 
des Inspirierens, werden aber irgendwann aufgehen, das ist 
klar. Wir handeln auf diese Weise wie die Sonne, die ihre 
Energie, ihre Wohltat, allen Wesen unseres Sonnenuniversums 
zukommen lässt. Sie, d. h. dieses Wesen, ist der Hierarch 
unseres Systems, Quelle allen Lebens; sie schaut nicht darauf, 
wer was oder wieviel bekommt, sie stellt auch keine 
Bedingungen, sondern ist immer und für jedes Wesen da. Sie 
führt keine solare Diktatur, denn sie erwartet für sich nichts. 
Den Wesen ist es gegeben, sich unter ihrer Herrschaft frei zu 
entfalten. 

Sobald wir an Ideen und Vorstellungen anhaften, kristallisieren 
sie und verlieren ihre Kraft. Sobald wir an Erwartungen 
anhaften, beschränken wir unser Denken, da wir andere 
Optionen des Lebens ausklammern. Panta	rhei, d. h. alles fließt. 
So muss auch unser Denken sein, also ohne Zwang, frei von 
Anhaftungen und dadurch schrankenlos, flexibel und sanft den 
Erkenntnissen und Gelegenheiten folgend – wie das Wasser. 



 15

Was	einmal	aus	uns	wird	

Stück für Stück realisieren wir so unsere Verbundenheit, 
unsere Einheit mit allen Wesen unseres Planeten. D. h. unser 
Denken und Handeln wird Stück für Stück ein Ausdruck 
kosmischen Lebens, kosmischer Gesetze, was uns zu ihrem 
aktiven Unterstützer macht. Wir leben dann mit der Natur und 
nicht gegen sie. Es wird uns ein Anliegen sein dabei zu helfen, 
weniger entwickeltes Leben anzuheben, damit es höhere Stufen 
des Seins betreten kann. Denken wir dabei nur an das 
Kontrollieren und Leiten unserer eigenen niederen Natur, da 
finden wir das beste Beispiel hierfür. Doch muss unsere 
Aktivität auch nach außen gelenkt sein. Beginnen werden wir 
dabei mit unseren Mitmenschen, die immer noch mit halb, 
manchmal ganz geschlossenen Augen und schlafenden 
Gemütern, den Auswirkungen ihres eigenen Handelns 
ausgeliefert sind. Ihnen gilt es dabei zu helfen, für die 
Wahrheiten des Universums zu erwachen. Sie müssen dabei 
sanft unterstützt werden, ihre spirituelle Identität, ihre 
spirituelle Natur zu erkennen und zum Erblühen zu bringen. 
Das ist es, was wir mit der eigenen Weisheit anstellen sollten, 
wenn sie entwickelt und gelebt wird. Größeres kann man von 
Menschen nicht erwarten, denn sie handeln dann so, wie es all 
die kosmischen Hierarchen vormachen.       

* * *   



 16

DAS	GROSSE	PARADOXON	
Helena P. Blavatsky 

[Die Urheberschaft dieses Artikels ist etwas unsicher. Einige der 
Sätze und Ausdrücke scheinen nicht in H. P. B.s Stil zu sein, doch die 
"Atmosphäre" ist ihre eigene. Bertram Keightley, der eng mit ihr bei 
der redaktionellen Arbeit an Lucifer verbunden war, stellt in seinen 
Reminiscenses	 of	H.	P.	Blavatsky (Adyar: Theos. Publ. House, 1931) 
fest, dass H. P. B. neben ihren eigenen Leitartikeln auch "viele andere 
Artikel unter mehr als einem Pseudonym" schrieb und der “Faust", 
der am Ende des vorliegenden Artikels angefügt ist, könnte eines von 
ihnen gewesen sein.] 

Das Paradox scheint die natürliche Sprache des Okkultismus zu 
sein. Mehr noch, es scheint tief in das Herz der Dinge 
einzudringen und somit untrennbar mit jedem Versuch 
verbunden zu sein, die Wahrheit in Worte zu fassen, die 
Realität, die den äußeren Erscheinungen des Lebens zugrunde 
liegt. 

Und das Paradox liegt nicht nur in den Worten, sondern auch 
im Handeln, in der Lebensführung selbst. Die Paradoxien des 
Okkultismus müssen gelebt, nicht nur geäußert werden. Hierin 
liegt eine große Gefahr, denn es ist nur zu leicht, sich in der 
intellektuellen Betrachtung des Pfades zu verlieren und dabei 
zu vergessen, dass der Weg nur durch sein Betreten erkannt 
werden kann. 

Ein verblüffendes Paradoxon begegnet dem Schüler gleich zu 
Beginn, und es begegnet ihm in immer neuen und seltsamen 
Formen an jeder Wegbiegung. Ein solcher hat vielleicht den 
Weg gesucht, weil er einen Wegweiser, eine richtige Regel für 
die Führung seines Lebens wünschte. Er lernt, dass das Alpha 
und das Omega, der Anfang und das Ende des Lebens 
Selbstlosigkeit ist; und er spürt die Wahrheit des Sprichworts, 
dass nur in der tiefen Unbewusstheit der Selbstlosigkeit die 
Wahrheit und Wirklichkeit des Seins sich seinem eifrigen 
Herzen offenbaren kann. 



 17

Der Schüler lernt, dass dies das eine Gesetz des Okkultismus ist, 
die Wissenschaft und die Lebenskunst zugleich, der Wegweiser 
zu dem Ziel, das er zu erreichen wünscht. Er ist begeistert und 
begibt sich mutig auf den Bergpfad. Dann stellt er fest, dass 
seine Lehrer seine glühenden Gefühlsausbrüche, seine alles 
vergessende Sehnsucht nach dem Unendlichen – auf der 
äußeren Ebene seines tatsächlichen Lebens und Bewusstseins 
– nicht ermutigen. Wenn sie seinen Enthusiasmus nicht sogar 
dämpfen, so stellen sie ihm zumindest als erste und 
unabdingbare Aufgabe, seinen Körper zu erobern und zu 
kontrollieren. Der Schüler findet, dass, weit davon entfernt, in 
den hochfliegenden Gedanken seines Gehirns zu leben und sich 
einzubilden, dass er jenen Äther erreicht hat, in dem die wahre 
Freiheit liegt – das Vergessen seines Körpers und seiner 
äußeren Handlungen und Persönlichkeit –, er auf Aufgaben 
verwiesen wird, die viel bodenständiger sind. Seine ganze 
Aufmerksamkeit und Wachsamkeit ist auf der äußeren Ebene 
gefordert; er darf sich selbst nie vergessen, nie die Kontrolle 
über seinen Körper, sein Gemüt, sein Gehirn verlieren. Er muss 
sogar lernen, den Ausdruck jeder Mimik zu beherrschen, die 
Bewegung jedes Muskels zu kontrollieren, jede noch so kleine 
unwillkürliche Bewegung zu beherrschen. Das alltägliche 
Leben um ihn herum und in ihm wird zum Gegenstand seines 
Studiums und Beobachtung. Anstatt das zu vergessen, was man 
gewöhnlich die Kleinigkeiten nennt, die kleine Vergesslichkeit, 
die zufälligen Ausrutscher der Zunge oder des Gedächtnisses zu 
vergessen, ist er gezwungen, sich dieser Fehler jeden Tag 
bewusster zu werden, bis sie schließlich die Luft zu vergiften 
scheinen, die er atmet, und ihn ersticken, bis er die große Welt 
der Freiheit, auf die er zustrebt, aus den Augen und aus dem 
Sinn zu verlieren scheint, bis jede Stunde eines jeden Tages voll 
des bitteren Geschmacks seiner selbst zu sein scheint und sein 
Herz krank wird vor Schmerz und dem Kampf der 
Verzweiflung. Und die Dunkelheit wird noch tiefer durch die 
Stimme in seinem Innern, die unaufhörlich schreit die 
unaufhörlich ruft: "Vergiss dich selbst. Hüte dich, dass du dich 
nicht auf dich selbst konzentrierst – und das riesige Unkraut 



 18

der geistigen Selbstsucht in deinem Herzen Fuß fasst; hüte dich, 
hüte dich, hüte dich!" 

Die Stimme rührt sein Herz bis ins Innerste, denn er spürt, dass 
die Worte wahr sind. Sein täglicher und stündlicher Kampf 
lehrt ihn, dass die Ichbezogenheit die Wurzel des Elends ist, die 
Ursache des Schmerzes, und seine Seele ist voller Sehnsucht, 
frei zu sein. 

So wird der Jünger von Zweifeln zerrissen. Er vertraut seinen 
Lehrern, denn er weiß, dass durch sie die gleiche Stimme 
spricht, die er in der Stille seines eigenen Herzens hört. Doch 
nun sprechen sie widersprüchliche Worte; die eine, die innere 
Stimme, die ihn auffordert, sich selbst im Dienst an der 
Menschheit völlig zu vergessen; die andere, das gesprochene 
Wort derer, von denen er sich in seinem Dienst leiten lässt, die 
ihm befiehlt, zuerst seinen Körper, sein äußeres Selbst zu 
besiegen. Und er weiß mit jeder Stunde besser, wie schlecht er 
sich in diesem Kampf mit der Hydra schlägt, und er sieht sieben 
Köpfe neu wachsen anstelle eines jeden, den er abgehackt hat. 

Anfangs schwankt er zwischen den beiden, gehorcht mal dem 
einen, mal dem anderen. Doch bald merkt er, dass dies 
vergeblich ist. Denn das Gefühl der Freiheit und Leichtigkeit, 
das sich anfangs einstellt, wenn er sein äußeres Ich unbewacht 
lässt, um die innere Luft zu suchen, verliert bald seine Schärfe, 
und ein plötzlicher Schock verrät ihm, dass er auf dem Weg 
nach oben ausgerutscht und gefallen ist. Dann stürzt er sich in 
seiner Verzweiflung auf die verräterische Schlange des Selbstes 
und versucht, sie zu ersticken; aber ihre sich ständig 
bewegenden Windungen entziehen sich seinem Griff, die 
heimtückischen Verlockungen ihrer glitzernden Schuppen 
blenden seine Sicht., Und wieder gerät er in das Getümmel des 
Kampfes, der ihn von Tag zu Tag mehr in Beschlag nimmt und 
schließlich die ganze Welt zu erfüllen und alles andere aus 
seinem Bewusstsein zu verdrängen scheint. Er ist von 
Angesicht zu Angesicht mit einem erdrückenden Paradoxon 
konfrontiert, dessen Lösung gelebt werden muss, bevor sie 
wirklich verstanden werden kann. 



 19

In seinen Stunden stiller Meditation wird der Schüler 
feststellen, dass es einen Raum der Stille in ihm gibt, in dem er 
Zuflucht vor Gedanken und Wünschen, vor dem Tumult der 
Sinne und den Täuschungen des Geistes finden kann. Indem er 
sein Bewusstsein tief in sein Herz versenkt, kann er diesen Ort 
erreichen - zunächst nur, wenn er allein in Stille und Dunkelheit 
ist. Aber wenn das Bedürfnis nach der Stille groß genug 
geworden ist, wird er sie suchen, sogar inmitten des Kampfes 
mit sich selbst, und er wird sie finden. Nur darf er sein äußeres 
Selbst oder seinen Körper nicht loslassen; er muss lernen, sich 
in diese Zitadelle zurückzuziehen, wenn der Kampf heftig wird, 
aber ohne den Kampf aus den Augen zu verlieren; ohne sich 
einzubilden, dass er dadurch den Sieg errungen hat. Dieser Sieg 
ist erst dann errungen, wenn draußen alles so ruhig ist wie in 
der inneren Zitadelle. Indem er so kämpft, aus dieser Stille 
heraus, wird der Schüler feststellen, dass er das erste große 
Paradoxon gelöst hat. 

Aber das Paradox verfolgt ihn immer noch. Wenn es ihm zuerst 
gelingt, sich auf diese Weise in sich selbst zurückzuziehen, 
sucht er dort nur Zuflucht vor dem Sturm in seinem Herzen. 
Und während er darum kämpft, die Stürme der Leidenschaft 
und der Begierde zu beherrschen, wird ihm immer klarer, 
welch mächtige Kräfte er zu bezwingen gelobt hat. Er fühlt sich 
weiterhin, abgesehen von der Stille, den Kräften des Sturms 
nahe. Wie kann seine armselige Kraft mit diesen Tyrannen der 
tierischen Natur fertig werden? 

Diese Frage ist schwer mit direkten Worten zu beantworten, 
wenn überhaupt eine solche Antwort gegeben werden kann. 
Aber Analogie kann den Weg weisen, auf dem die Lösung 
gesucht werden kann. 

Beim Atmen nehmen wir eine bestimmte Menge Luft in die 
Lunge auf, und damit können wir im Kleinen den mächtigen 
Wind des Himmels nachahmen. Wir können einen schwachen 
Abglanz der Natur erzeugen: einen Sturm in einer Teetasse, ein 
Sturm, der sogar ein Papierschiffchen überfluten kann. Und wir 
können sagen: "Ich tue dies; es ist mein Atem." Aber wir können 



 20

nicht mit unserem Atem gegen einen Orkan anblasen, noch 
weniger können wir die Passatwinde in unseren Lungen halten. 
Doch die Kräfte des Himmels sind in uns; die Natur der 
Intelligenzen, die die Weltkräfte lenken, ist mit der unseren 
verschmolzen, und wenn wir dies erkennen und unser äußeres 
Selbst vergessen könnten, wären die Winde selbst unsere 
Instrumente. 

So ist es auch im Leben. Solange ein Mensch an seinem äußeren 
Selbst, ja sogar an einer der Formen festhält, die er annimmt, 
wenn er diese "sterbliche Hülle" ablegt, so er lange versucht, 
einen Wirbelsturm mit dem Atem seiner Lunge wegzublasen. 

Ein solches Bemühen ist nutzlos und müßig; denn die großen 
Winde des Lebens müssen ihn früher oder später hinwegfegen. 
Aber wenn er seine Höhe in sich selbst ändert, wenn er in dem 
Glauben handelt, dass sein Körper, seine Begierden, seine 
Leidenschaften, sein Gehirn nicht er selbst sind, obwohl er 
dafür sorgen muss und für sie verantwortlich ist; wenn er 
versucht, mit ihnen als Teilen der Natur umzugehen, dann kann 
er hoffen, mit den großen Gezeiten des Seins eins zu werden 
und endlich den friedlichen Ort der sicheren 
Selbstvergessenheit zu erreichen. 

"FAUST" 

[Lucifer, Band I, Nr. 2, Oktober 1887, S. 120-122] 
H. P. Blavatsky Collected	Writings, Bd. 6, S. 125-129 

 

  



 21

VORGÄNGE	NACH	DEM	TODE	
Bezug: Mahatma Letters XXIII A und XXIII B  
Fragen 15-20, S. 147, Antworten S. 170-4 (engl. Ausg.) 

	

Zunächst möchte ich auf etwas hinweisen. Wir sprachen von 
Zufällen. Ich frage mich, ob die Bedeutung dieses Ausdruckes 
verstanden wird. Gäbe es wirklich Zufälle in der von westlichen 
Menschen verstandenen Form, wäre das Universum ohne 
Gesetze, chaotisch; es gäbe in ihm keine Ordnung, keine 
Folgerichtigkeit der Ereignisse. Wenn irgendetwas im 
Universum wahllos, zufällig, ohne vorhergehende Ursache 
geschehen würde, wäre das ganze Universum falsch, denn kein 
Teil von ihm kann durch Zufall entstehen, während alles Übrige 
davon keinem Zufall unterworfen wäre. Es ist, als sagte man, 
ein Teil eines Apfels ist Apfel, und das übrige davon ist nicht 
Apfel, was absurd ist. Der Apfel ist ganz Apfel, und das 
Universum ist ganz Gesetz. Zufall ist nur ein Wort, das im 
Westen gebraucht wird, um Unwissenheit zu verbergen. Zufälle 
sind normalerweise unvorhergesehene Ereignisse, und weil 
wir die vorhergehenden Ursachen nicht sehen, sprechen wir 
von Zufall. In diesem Sinne gibt es keinen Zufall. Alles ist die 
Frucht einer vorhergegangenen Ursache. Kein Individuum 
kann von dieser vorhergehenden Ursache beeinflusst werden, 
wenn dieses Individuum nicht der Erzeuger der Ursache war, 
ursprünglich oder eng mit der Erzeugung der Ursache 
verbunden war. 

Zwei oder mehr Leute mögen zum Beispiel zusammenarbeiten. 
Durch die Tatsache des Zusammenarbeitens sind sie karmisch 
miteinander verbunden. Karman regiert alles Geschehen mit 
unendlicher Gerechtigkeit, denn es ist die Grundlage des 
Gesetzes der Harmonie. Mit unserem schwachen menschlichen 
Verstand können wir nicht erkennen, wie nach einer 
Verursachung, die vielleicht vor 10 Millionen Jahren gelegt 
wurde, nach 10 Millionen Jahren die Harmonie 
wiederhergestellt werden kann. Doch ich frage: Warum nicht? 
Wir müssen uns erinnern, dass unsere Vorstellungen von Zeit 



 22

auf die Zeitsphäre Bezug haben, in der wir leben. Unser 
Zeitbegriff würde gegenüber dem Zeitbegriff eines 
Individuums, das auf einem infinitesimalen Teil der Materie 
lebt, etwa auf einem Elektron, außerordentlich lang sein. Dort 
würde ein ganzes kosmisches Universum während der 
Zeitperiode, die wir ein Ticken der Uhr nennen, erscheinen, 
seine Lebensbahn vollführen und wieder verschwinden. Die 
Zeit läuft für diese Wesen entsprechend schnell ab, und unsere 
Zeit würde ihnen wie eine Ewigkeit vorkommen. Doch was ist 
unsere Zeit, wenn wir sie mit den ungeheuren kosmischen 
chronologischen Abläufen vergleichen, die in unseren 
menschlichen Jahren gerechnet nach Milliarden und Billionen 
und Quadrillionen und noch höheren Zahlen von Sonnenjahren 
oder, wie wir sagen, Menschenjahren gezählt werden? Für ein 
Wesen, das in einer so ausgedehnten Zeitsphäre oder Raum-
Zeitsphäre lebt, wäre unsere Zeit kaum wahrnehmbar. Zehn 
Millionen Jahre sind nichts vom Standpunkt eines wirklich 
kosmischen Gesetzes aus und mögen nur wie eine vergangene 
Stunde, oder wie man sagen könnte, wie ein Augenblick in der 
Vergangenheit erscheinen. Wir können mit der jüdischen 
Schrift sagen, zehn Milliarden, Billionen oder Billiarden von 
Jahren sind in Deinen Augen nur eine Sekunde super-göttlicher 
Zeit. Und so ist es. 

Ebenso verhält es sich mit den Unfällen. Es herrscht absolute 
Gerechtigkeit in diesem Universum. keine Handlung kann 
begangen, kein Gedanke gedacht, keine Gefühlsregung kann 
ohne die angemessenen und bestimmten Folgen erfahren 
werden. Dieses Wissen um das kosmische Gesetz sollten wir auf 
alles anwenden. Geschieht etwas, das wir nicht verstehen, 
sprechen wir von Unfall und drücken damit nur unsere 
Unwissenheit über die vorherige Ursache aus. Doch es hätte 
nicht geschehen können, wenn nicht in der Vergangenheit, ob 
in diesem oder einem früheren Leben, die Ursachen gelegt 
worden wären, die jetzt das Ergebnis dieser Ursachen zustande 
bringen. Entweder geschieht dies aufgrund der gelegten 
Ursachen, oder aber wir leben in einer chaotischen Welt, in der 



 23

weder Gesetz noch Ordnung, sondern Zufall und Unfälle 
existieren. Doch wo sehen wir solche Anzeichen? 

Es befinden sich zum Beispiel zehn Menschen auf einem Schiff. 
Neun von ihnen ertrinken, und nur einer wird gerettet, oder es 
ertrinkt einer und neun werden gerettet. Warum? Zufall? Ein 
Mensch wird von einem Auto überfahren, oder es fällt etwas 
herunter und zertrümmert seinen Kopf. Zufall? Das ist leicht 
gesagt. Ließen sich die Probleme des Lebens mit Zufall oder 
Unfall lösen, würde sich niemand darüber den Kopf zerbrechen. 
Doch ich möchte die Schuld nicht, nicht um alles in der Welt, 
einem Gott, einem Teufel oder dem Zufall zuschreiben, und 
daher benötige ich eine Erklärung. 

Beachtet dies: Während dieser Körper weiß, dass er einen 
Unfall hat, weiß das verkörpernde Ego, dass es das Ergebnis 
karmischer Gerechtigkeit war; und da dieser Körper nur ein 
Vehikel ist und das Bewusstsein und der moralische Sinn im 
verkörpernden Ego wohnen, ist die erkennende Wesenheit die 
wichtige Sache. 

 

Nun zu dieser Frage des Denkens eines Menschen im 
Augenblick des Todes und den Folgen, die diese letzte kurze 
Periode konzentrierten Denkens als Ursache für das nächste 
Leben und die folgenden Leben hat. Da die Esoterische 
Philosophie streng logisch ist, muss der Schluss gezogen 
werden, dass so etwas nicht stattfinden kann, wenn nicht die 
wenigen letzten Augenblicke des Denkens das Produkt der 
vorhergehenden Ursachen bzw. Leben waren. Worin liegt also 
die Bedeutung der Erklärung des Meisters? Ich möchte sie so 
wiedergeben: Was ein Mensch während der letzten vegetativen 
Augenblicke seines Lebens denkt, sind die Denkgewohnheiten 
dieses Lebens und der vorangegangenen Leben. Gewohnheit ist 
ein Schlüsselwort. Die vorangegangenen Leben haben natürlich 
die Denkgewohnheiten des eben beendeten Lebens erzeugt. 
Was ein Mensch denkt, wenn das egoische Bewusstsein durch 
das Eintreten des Todes zeitweilig betäubt ist, was das Gehirn 
dann denkt, ist ein Automatismus dieser Gewohnheit. Ist das 



 24

nicht einfach zu verstehen? Alle Denkgewohnheiten aller 
vorangegangenen Leben gehen im letzten Augenblick in diese 
automatischen Gewohnheiten über; Gewohnheit trifft auf 
Gewohnheit und denkt Gewohnheitsgedanken. Der Charakter 
des Menschen drückt sich in dem automatischen Denken seiner 
letzten Augenblicke aus, und das ist der Charakter, den er für 
seine Zukunft erworben hat. Die gleiche Regel kann in einem 
größeren Maßstab ebenso auf die Gedanken des Menschen am 
Ende einer Runde oder der sieben Runden angewandt werden. 

Wie die Denkgewohnheiten eines Menschen während des 
Lebens waren, so werden sie auch in den Augenblicken des 
Todes sein, und zwar nicht nur bei dem Verlust des 
Bewusstseins, sondern bei dem tatsächlichen Tode. Sie werden 
sich als automatische Gedankengänge ausdrücken, die das 
mentale Panorama beherrschen, das mit dem ersten 
Augenblick der Erinnerung an die Kindheit beginnt. Schnell 
gehen sie durch jedes einzelne erlebte Ereignis und Gefühl bis 
zu dem Augenblick des Überganges, dem rasch 
Bewusstlosigkeit folgt. Das ist die Erklärung. 

Dieser Vorgang enthält in der Tat kein Leiden, es sei denn, ein 
nun alter, sanfter und weiser Mensch schaut mit Abscheu auf 
das vorüberziehende Panorama und sagt: "Warum habe ich das 
nicht wahrgenommen, als ich die Möglichkeit dazu hatte? 
Warum war ich nicht stark in dem, was ich tat, warum legte ich 
nicht mehr Kraft und Energie hinein?" Das sind die Reflexionen 
des höheren Gemütes, wenn das Panorama vorüberzieht. Aber 
diese Gedanken sind essentielle Teile des Automatismus des 
vergangenen Denkens, der früheren Denkgewohnheiten. Alles 
ist unendlich gerecht, alles Gute und alles Schlechte, und so 
wird es immer sein. 

Nun ein anderer Punkt im Zusammenhang mit Gedanken. Ich 
möchte zum Zweck der Illustration sagen, dass der 
siebenprinzipige Mensch aus zwei Teilen zusammengesetzt ist, 
aus einer höheren Triade und einer niederen Vierheit. Wir 
wollen die höhere Triade X nennen. Das ist der spirituelle und 
der höhere intellektuelle und höhere psychische Teil des 



 25

Menschen. Wir wollen die niedere Vierheit Y nennen. Das sind 
die Gefühlsregungen, die niederen Gedanken, die guten, 
schlechten und indifferenten Stimmungen, die uns von Tag zu 
Tag formen, wenn wir nicht von unseren höheren Teilen 
inspiriert werden. Das alles wollen wir Y nennen. Bringen wir 
dies in eine algebraische Gleichung, haben wir X + Y = Z. Z ist 
der Mensch, wie wir ihn kennen, wie wir sind, fühlen, denken 
und handeln. X ist der höhere Teil von uns, die höhere Triade, 
Y der niedere Teil, die Vierheit. Z ist der ganze Mensch, der 
durch das Gehirn und die Nerven, durch den Körper wirkt. 

Tritt nun der Tod ein, wird der Körper fallengelassen, denn er 
ist nur ein Vehikel, ein Gewand. Er ist wirklich nicht mehr, 
obwohl er der vitale Wohnsitz von Y ist, überschattet von X. 
Aber er fällt wie ein abgeschnittener Fingernagel ab. Der Nagel 
ist ein Teil von uns, unserem Körper, ein Erzeugnis unserer 
Vitalität. Doch wenn er abgeschnitten ist, bleibt immer noch die 
Verbindung X + Y = Z. Wenn der Tod eintritt, haben wir X + Y = 
Z minus V. Wir wollen den physischen Körper V nennen. 

Was geschieht nun, wenn die Zeit vergeht? X trennt sich 
langsam von Y, bis die Spannung der Trennung nicht weiter 
gehen kann, dann kommt es zum Bruch. X steigt auf, Y sinkt 
nach unten. Das ist der zweite Tod. Bis der zweite Tod 
stattfindet, ist der Mensch derselbe, der auf Erden im 
physischen Körper war, nur in Form eines Nirmânakâya, 
obwohl er natürlich kein Nirmânakâya ist. Er ist ein 
vollständiger Mensch, nur ohne physischen Körper. Wenn also 
der zweite Tod eintritt, steigt X auf und tritt in das Devachan 
ein. Was geschieht mit Y? Y sinkt ab, da es nicht mehr von X 
gehalten und inspiriert wird. Es sinkt auf seine eigene Ebene im 
Astrallicht, welche Ebene das auch sein mag. Jeder Fall ist 
individuell gelagert, und alle Wesenheiten gehen natürlich auf 
ihre eigene Ebene. 

Welche Art von Gedanken hat Y? Wir nennen es nun Kâma-
rûpa, Elementar, Gespenst oder Spuk. Welche Art von 
Gedanken könnte es außer den automatischen Gedanken 
haben, die es hatte, als X + Y = Z im physischen Körper waren? 



 26

Sein Denken ist jetzt schwach und flau. Es wiederholt einfach 
automatisch wie eine Maschine. Es weiß nicht, was es tut. Es 
läuft langsam ab. Das Pendel geht immer langsamer, und 
schließlich bleibt es stehen. Wenn das vitale Pendel des Spuks 
stillsteht, ist das praktisch die Zeit, in der sich der Spuk faktisch 
auflöst. 

Es ist völlig unmöglich, X in einen Séance-Raum kommen zu 
lassen, es gibt keine Anziehung nach dort. X kann nur durch 
spirituelle Liebe erreicht werden. Selbst Gedanken erreichen es 
nicht, zumindest nicht die Gedanken, die die meisten Menschen 
denken. Y kann erreicht werden. Y ist gleich nach dem Tode 
zum Bersten voll mit tierischer Vitalität, tierischem 
Magnetismus, was einer der Gründe für den Bruch mit X ist. X 
bestand darauf, nach oben zu gehen, und versuchte, Y hinter 
sich herzuziehen; aber die Tendenz von Y ist nach unten, und 
schließlich kam es zum unvermeidlichen Bruch. Dies ist so 
einfach wie nur möglich, und ich versuche besonders für unsere 
Freunde, die Theosophie noch nicht so studiert haben wie wir, 
eine einfache Sprache anzuwenden. 

Der Y, der Spuk, der Kâma-rûpa, denkt alle Gedanken, die in 
seiner Natur liegen. Er kann nichts anderes denken, das ist doch 
sicherlich klar. Denken wir an Äpfel, denken wir nicht an Steine 
oder an das Sonnen-Spektrum. Wenn also Äpfel der 
automatische Denkprozess des Spukes Y sind, wird er an Äpfel, 
Äpfel und nochmals Äpfel denken. Oder vielleicht denkt der 
Spuk an seine Lieblingsschätze, die ihm während des Lebens 
am besten gefielen. Dieser Teil der Natur ist der niedere Teil. 
Das automatische Denken von Y wird immer weiter gehen, es 
wird nur immer weniger stark sein, weil Y sich auflöst und 
zerfällt. Schließlich wird es – Verzeihung – ein schmutziger, 
stinkender astraler Leichnam, der genau das ist, was er ist. Er 
riecht sogar nach Verwesung, nach Gräberfeld, nach Zerfall. 

Das alles geschieht seit Zeitaltern. Wenn die Spiritisten in ihrer 
Unwissenheit versuchen, eine Verbindung mit den 
Verstorbenen, ihren geliebten Verstorbenen herzustellen, so ist 
das einzige – wenn überhaupt – was sie aufgrund der 



 27

Naturgesetze zuwege bringen könnten, eine Verbindung mit Y, 
dem Spuk, herzustellen. Und was kann Y anderes sein als er 
selbst? Wenn sein Name John Smith war, wird er sagen: "Ja, ich 
bin John Smith." Wenn er in der West Burlington Avenue Nr. 
472 wohnte, "Ja, West Burlington Avenue 472.“ Aber er zerfällt, 
löst sich auf. 

Wir wissen, es gibt viel Aufhebens um diese Dinge. Es scheint, 
als wolle ich sie lächerlich machen, doch in meinem Herzen ist 
mir nicht danach zumute. Ich versuche, die Situation sehr 
anschaulich zu machen. Natürlich wird sich der Spuk Y, der 
Kâma-rûpa, an seinen Namen erinnern. Wahrscheinlich wird er 
sich erinnern, wo er lebte, ebenso an die Namen seiner Freunde 
und seiner Familie, wenigstens an einige. "Meine Frau Emma. 
Ja, Emma. Das ist Ruth, Emma. Komm morgen. Ich werde 
gerufen. Auf Wiedersehn, Liebes." Wir kommen mit den 
automatischen Funktionen des Spukes in Berührung, doch der 
mentale Vorgang ist nicht mehr vorhanden. Eine geschickte 
Frage des Mediums, das in astral-psychischer Berührung mit 
einem solchen Spuk ist, wird alle automatischen Prozesse mit 
der Frage in Gang setzten: "Bist Du John Smith?" – "Ja, John 
Smith." – "Wo wohntest Du?" – "Da und da." "Warst Du 
verheiratet?" – "Ja, ich war verheiratet. Nein, ich war nicht 
verheiratet. Nein, ja, doch. Ihr Name war Emma." Das ist in 
keiner Weise übertrieben. 

Die Gedankenprozesse des Spukes sind ein Beispiel der 
automatischen Denkprozesse, die aus dem eben beendeten 
Leben stammen, und da der Spuk der niedere Teil ist, können 
wir verstehen, um welche Denkprozesse es sich hier handelt. 

Auf der anderen Seite sollten wir das Medium nicht für einen 
Vermittler halten, das ist eine ganz andere Sache. Ein 
Vermittler kann aufsteigen und in wirkliche spirituelle 
Verbindung mit X kommen, der höheren Triade, dem 
wirklichen Ego im Devachan. Wenn der Vermittler sensibel 
genug ist, kann er durch seine Liebe die synchronen 
Vibrationen der unermesslich lieblichen und himmlischen 
Träume von X auffangen und sie sogar zurückbringen. Der 



 28

physische Verstand ist mit ihm in Berührung gekommen, was 
denkt der Devachanî dann? Es hängt davon ab, was die 
automatischen Denkgewohnheiten dieses Menschen waren. 
War er ein Musiker, wird der Devachanî an Musik denken und 
höchst himmlische Harmonien komponieren. War der Mensch 
andererseits ein überzeugter, tiefernster religiöser Mensch, 
wird die Religion das Devachan färben. War der Mensch ein 
Baptist, ein überzeugter und sehr ernster, wird das Devachan 
voller Baptisten-Gedanken sein. Wenn er ein Adventist der 
sieben Tage, ein Mohammedaner, ein Anhänger der 
Episkopalkirche oder ein Buddhist war, wird es das gleiche 
sein. Wir sehen hier, warum wir sogar den Devachan ein 
Narrenparadies nennen, da sicherlich weder der Glaube des 
Baptisten, des Mohammedaners, noch der des Anhängers der 
Episkopalkirche oder der römisch-katholischen Kirche, noch 
der eines anderen Typus religiösen Glaubens Wahrheit, 
absolute Realität ist. 

Es gibt etwas, das jenseits von Devachan ist. Es wird erreicht, 
wenn der höhere Teil von X in direkte und innige Verbindung, 
spirituelle Verbindung, Vereinigung, Selbst-Identifikation mit 
dem göttlichen Gemüt kommt, von dem er ein Kind, ein Funke, 
ein Sprössling ist. Das ist dann Realität, das ist Nirvâna. 

Aus: Gottfried de Purucker:  
Studien	zur	Esoterischen	Philosophie,  

Bd. I, S. 410-418 

 

 

  



 29

AN	DEN	SCHÜLER:	LEITGEDANKEN	AUF	DEM	PFAD	–	I	
Erste	Gedanken	nach	dem	Erwachen	

Wenn wir morgens aufstehen, soll unser erster Gedanke sein: 
Ich werde diesen Tag zu einem Sonnentag machen. Ich werde 
in jede noch so kleine Pflicht selbstlose Gedanken legen. Strebt 
danach, euer Leben so zu führen, als wäre jeder Augenblick der 
kostbarste in der Ewigkeit, indem ihr in eurem Herzen ein 
endloses heiliges Fest feiert und das ganze Jahr in der Freude 
am Dienst an der Menschheit lebt. 

Kein Tag ist gewöhnlich, wenn du nur Augen hast, um seine 
Pracht zu sehen. Mit jedem Einbruch der Nacht schließt sich 
eine Tür für die Seele. Andere Leben und unzählige Tage 
werden kommen, aber niemals der Tag, der gerade zu Ende 
geht, niemals diese Umgebung, diese Momente, diese 
Gelegenheiten. Sie sind vorbei, und lange Zyklen der 
Anstrengung müssen durchlaufen werden, bevor das, was sie 
geboten haben, zurückkehren kann. 

An eben diesem Tag kannst du dein Leben gestalten oder 
zerstören, es zu einem Segen oder zu einer Blasphemie machen. 
Du kannst alle Stunden dieses Tages mit einer so kraftvollen 
Bekräftigung deiner Hoffnungen füllen, dass sie zur Hoffnung 
der Welt und zur Erleuchtung allen Lebens werden. Keine 
Pflicht kann dir auferlegt werden, die nicht die Möglichkeit mit 
sich bringt, königlichen Dienst zu leisten. 

Daher sind die ersten Gedanken nach dem Aufwachen so 
wichtig. Wenn man morgens in einer Stimmung aufsteht, in der 
sich die Seele ausdrücken kann, ist man den ganzen Tag über in 
Frieden. Denke daran, wie groß die schöpferische Kraft der 
Vorstellungskraft ist. Baue mit ihr nach dem Aufwachen ein 
Bild der Hoffnung und Freude auf. Lege alles beiseite, was zum 
niederen Selbst gehört, und gehe in den Tempel des Herzens, 
um den Tag der Selbstreinigung zu widmen.  

Tue dies, und du lädst eine Invasion der Götter ein. Stehst du 
jedoch mit dem dominanten Gehirn-Verstand auf, erwartet dich 
ein Tag voller verwirrender Schwierigkeiten. 



 30

Praktische	Schritte	auf	dem	Weg	

Schwierige Dinge wählen, solange sie noch leicht sind, und 
große Dinge in ihren Anfängen bewältigen – das ist der Weg, 
wie es die Weisen der Antike gelehrt haben. Der Weise 
berücksichtigt auch kleine Dinge und hat so nie 
Schwierigkeiten. 

Mach dir keine Sorgen, hab keine Angst, denk nicht über 
Ergebnisse nach. Feste Pläne kommen aus dem Verstand, und 
in kreativer Arbeit darf dieser nicht herrschen. Es gibt eine 
Methode, das Leben so zu gestalten, dass dies nicht geschieht; 
dann bleibt der Gehirn-Verstand an seinem Platz als Diener und 
nicht als Peiniger der Seele. Das ist etwas, worüber du 
nachdenken solltest, wenn du morgens aufstehst und abends zu 
Bett gehst. Das kommt dem sehr nahe, was ich meine, wenn ich 
zu euch von Vertrauen in das höhere Gesetzessystem, von 
Selbstdisziplin und ordentlichen Gewohnheiten spreche: Das 
sind die Dinge, die die Seele befreien und dem Gemüt 
ermöglichen, aus seinen Erfahrungen eine solche Weite zu 
gewinnen, dass es sich selbst als einen Faktor in der 
unendlichen Harmonie des durch Gesetze geregelten 
manifestierten Seins erkennt. Wir müssen lernen, unsere 
Energien zu schonen, wenn wir unsere Pflicht gegenüber der 
Welt erfüllen wollen. 

Wie viel verschwenden wir jeden Tag, weil uns dieses Wissen 
fehlt! Wie reden wir uns wegen Belanglosigkeiten zu Tode und 
sterben lange vor unserer Zeit an unserem Geschwätz! Welche 
Qualen, Sorgen und Verwirrungen muss das arme Gehirn 
erleiden, wenn es nicht in disziplinierten Denkmethoden 
geschult wurde! 

Selbstgeleitete	Anstrengung	

Es muss Schatten geben, aber wir haben die Macht, sie zu 
vertreiben. Wenn Entmutigung, Zweifel und Mangel an Glauben 
aufkommen, ist es an der Zeit, die Vorstellungskraft zu nutzen, 
die Kraft der Stille zu beschwören, in die Tiefen der eigenen 
Natur einzutauchen und dort die Schönheit und Größe des 



 31

Lebens, die Herrlichkeit des Gesetzes zu entdecken. Hätten wir 
keine Schwierigkeiten, müssten wir uns nicht anstrengen. 
Hätten wir keine Versuchungen, bräuchten wir keine 
Selbstbeherrschung. Hätten wir keine Prüfungen, gäbe es 
nichts, was unsere Geduld und unser Vertrauen herausfordern 
würde. Vertrauen in was? In jene universellen göttlichen 
Gesetze, die unser Leben in ihrer Obhut halten. Sie sind da, und 
alles, was existiert, wird von ihnen regiert. Und deshalb sind 
diejenigen, die ihr Leben auf Gesetz und Ordnung gründen, auf 
dem Weg des Fortschritts, ob sie es wissen oder nicht; und 
diejenigen, die ohne Disziplin leben, fallen zurück. 

Das Geheimnis des menschlichen Lebens in seiner Fülle ist 
selbstgeleitete Anstrengung. Möge der Mensch den ersten 
Schritt mutig in ehrlicher Selbstprüfung tun, mit einer 
Kühnheit, die vor nichts zurückschreckt, was ihm im Weg 
stehen könnte, und er wird sehr bald feststellen, dass er den 
Schlüssel zur Weisheit und zur erlösenden Kraft gefunden hat. 
Durch eigene Anstrengung, durch das Gesetz der 
selbstgeleiteten Evolution entdeckt, wird dieser Schlüssel ihm 
die Kammern des Selbst öffnen. 

Du fragst: Wenn ich von Natur aus göttlich bin, warum muss ich 
mich dann so sehr anstrengen und so oft erfolglos bleiben? Die 
Antwort lautet, dass dies Teil des Lebensplans ist. Wir werden 
in diese Welt hineingeboren, damit wir unsere Chancen nutzen 
können, die edlere Seite unseres Bewusstseins zu entfalten. Es 
ist das Gesetz, dass der Mensch sich ständig verändert und 
ständig wächst. Die Pläne der Seele und die Prozesse ihrer 
Entwicklung bewegen ihn innerlich und äußerlich von einem 
Zustand zum anderen. 

Der ganze Sinn des Lebens ist Veränderung, Wachstum. Manche 
sind durch das Bewusstsein ihrer Fehler belastet und gealtert. 
Sich so zu ergeben, ist eine Sünde gegen den Heiligen Geist. 
Denkt daran, dass zwei Dinge nicht gleichzeitig denselben Platz 
einnehmen können und dass von den beiden Begleitern, dem 
Engel oder dem Dämon, einer gewinnen muss; sie können nicht 
beide gleichzeitig herrschen. Es besteht eine große Gefahr für 



 32

denjenigen, der bei der Arbeit an seiner höheren Natur zulässt, 
dass er sich zu lange mit seinen Fehlern beschäftigt. Tatsächlich 
ist es ein Fehler, überhaupt an sie zu denken, und ein Zeichen 
dafür, dass der Mut nachlässt. 

Der	Mittelweg	

Eines der größten Hindernisse auf dem Weg nach oben ist der 
Extremismus: Wenn der Gehirn-Verstand den Weg und die 
Methode festgelegt, seine Vergleiche ausgearbeitet und seine 
strenge Kritik am Leben vorgebracht hat. In solchen Fällen 
besteht immer die Gefahr einer dogmatischen Haltung und der 
Gefahr, in eine Routine zu verfallen, anstatt sich weit in das 
universelle Denken hineinzuschwingen und auf dem breiten 
Weg der spirituellen Bemühungen voranzukommen. Die 
Belastung, die meiner Erfahrung nach auf Körper und Geist des 
Extremisten lastet, ist furchtbar. Auch wenn keine Absicht 
dahintersteckt, etwas Falsches zu tun oder sich von der 
Wahrheit zu entfernen, wo doch dieser intensive Drang besteht, 
etwas zu tun – ein Ergebnis zu erzielen, ohne zu lernen, wie 
man es erreicht, oder eine schnelle Handlung zu vollziehen, die 
dem eigenen besseren Urteilsvermögen widerspricht –, beginnt 
sofort die gesamte Konstitution zu zerfallen, und innerhalb von 
Wochen oder Monaten kann etwas geschehen, das zu ihrem 
völligen Zusammenbruch führt. Dieser Extremismus wird mit 
der Zeit zu einer Manie, einer Art Wahnsinn, und selbst die 
klügsten Köpfe geraten oft in diese Reaktion. 

Sicherheit liegt darin, sich an die Mitte zu halten. Suche nicht 
nach phänomenalen Ereignissen und erwarte keine 
überraschenden Manifestationen durch oder für dich selbst. 
Die göttlichen Gesetze wirken nicht auf diese Weise, sondern 
still im Innersten unseres Wesens. Man darf seinen spirituellen 
Fortschritt nicht mit einem Zollstock messen. Und denk daran, 
dass ein einziger falscher Ton in einer Melodie das ganze Stück 
ruiniert. So ist es auch in unserem Leben: Die vollkommene 
Harmonie kann nicht existieren, wenn irgendwo ein falscher 
Ton erklingt. 



 33

Ruhe in dir selbst. Mach dein Glück nicht von anderen abhängig. 
Die Abkehr von der zentralen Quelle des inneren Lebens und 
von den unmittelbaren Pflichten hat Tausende daran gehindert, 
spirituell zu wachsen, und Tausende von Leben zerstört. Indem 
wir uns bemühen, große Dinge zu tun statt kleine, versäumen 
wir es, das Gesetz zu finden und zu befolgen und zu erkennen, 
dass unser Herz in jedem Augenblick im Einklang mit den 
edleren Kräften der Natur und den unaussprechlichen 
Schwingungen des göttlichen Lebens schlägt. Die Unkenntnis 
dieser Tatsachen ist es, die so viel Unruhe in der Natur des 
Menschen verursacht. 

Ein neues Leben muss über die Menschheit kommen, sonst 
wird sie mit Sicherheit in die Dunkelheit stürzen. Wir müssen 
geduldig sein in dem Wissen, dass wir göttliche Fähigkeiten in 
uns tragen und dass Dienen bedeutet, das zu tun, wonach sich 
unsere Seele sehnt, damit die ganze Menschheit einen Blick auf 
das Blau der Zukunft werfen und jenseits der Schatten und 
Schrecken der Gegenwart den Morgenstern eines helleren 
Tages erblicken kann. Denn wir ebnen den Weg für die 
Menschheit. 

Wir können diesen Weg nicht alleine gehen, noch können wir 
alleine zum Großen Frieden voranschreiten. Wir dürfen uns 
nicht in der Freude darüber ausruhen, gesegnet zu sein, 
sondern müssen durch unsere Hingabe die Welt segnen. 

Gedanken	vor	dem	Schlafengehen	

Am Abend ist es hilfreich, den Tag in Gedanken Revue passieren 
zu lassen. Das ist die alte Methode der Neophyten. Du wirst 
darunter leiden, wenn du Fehler und Versäumnisse feststellst, 
aber wenn deine Motive rein und selbstlos sind, wirst du daraus 
lernen und weiterkommen. Und dann wird dir plötzlich die 
Nähe des Höheren Selbst bewusst, und ehe du dich versiehst, 
wird ein neues Leben geboren sein. Im Schlaf ist die Seele frei, 
sie fliegt in neue Räume, in feinere Welten des Denkens und 
Fühlens, entwickelt sich, wächst und dehnt sich aus. Und sie 
sehnt sich danach, dich mitzunehmen, das Ich jenseits des 



 34

prosaischen Lebens. Die Seele ist in uns und doch ist sie es 
nicht: Hier liegt ein Geheimnis. 

Wenn ihr nur wüsstet, was für ein Begleiter das Höhere Selbst 
sein kann! Es ist eine Präsenz, eine mystische Präsenz. Die 
Verwirklichung hängt natürlich vom Grad eurer Entwicklung 
ab; aber seine Begleitung ist so real, so wunderbar, so königlich 
erhaben, dass ihr es, wenn ihr es einmal gefunden habt, nie 
wieder verlieren könnt. Kurz vor dem Schlafengehen – das ist 
der richtige Zeitpunkt. 

Wir können den wahren Nutzen des Schlafes nicht ernten, 
wenn wir negativ, in Unwissenheit, mit unserer Unruhe und 
unseren Abneigungen, Verzweiflung oder Hassgefühlen ins Bett 
gehen. Lasst uns den Tag mit mehr Kraft zur 
Selbstüberwindung beenden, als wir zu Beginn des Tages 
hatten. Mögen wir heute Abend mit reinem Gewissen und mit 
einem Gefühl großzügiger Liebe für alles, was atmet, die beste 
Seite unserer Natur, die Augen schließen. Mögen wir in der 
Stille unserer letzten Gedanken vor dem Einschlafen nach mehr 
Wissen, mehr Licht und mehr Kraft suchen. Mit der richtigen 
Einstellung schlafen zu gehen bedeutet, die Sorgen, die uns den 
Tag über begleitet haben, beiseite zu legen, in das Wahre 
einzutauchen, in einer Stimmung des völligen Vertrauens in das 
wunderbare Gesetz und Geheimnis des universellen Lebens, 
und mit einer klar definierten Sehnsucht nach einem besseren 
und schöneren Morgen, damit wir gestärkt in der Kraft der 
Majestät der Seele erwachen können. 

Lernt so, Energie zu sparen, und die Tage und Augenblicke 
werden für euch immer mehr mit Schönheit und Bedeutung 
erfüllt sein. Zunächst mag alles ein Geheimnis und ein Rätsel 
sein; aber haltet die Bestrebungen im Herzen und die großen 
Ideale immer vor Augen, dann wird sich das in euch verborgene 
Wissen eurer Suche öffnen, und ihr werdet euren Platz 
einnehmen und zu gegebener Zeit den Frieden finden, der 
vollkommenes Verstehen mit sich bringt. Denkt daran, dass 
unsere Gemüter, die so viel denken und überdenken und 
verdrehen und beklagen, manchmal nur Instrumente sind, auf 



 35

denen die Seele, der Meister aller Musik, spielt. Erfüllt auch die 
kleinste Pflicht gut, dann werdet ihr am Ende des Tages nichts 
zu bereuen haben, keine Zeit verschwendet, und dann wird 
Freude kommen. 

Lasst uns nicht vergessen, dass wir uns in Lomaland 
versammelt haben, um der Menschheit zu dienen und ihr das 
Wissen zu bringen, das sie braucht; dass dies kein 
kommerzielles Unterfangen ist, auch keine gewöhnliche 
Bildungsinitiative, sondern eine spirituelle Anstrengung im 
höchsten Sinne; und dass wir aus diesem Grund spirituell mit 
den Eigenschaften ausgestattet sein müssen, die wahre 
Noblesse ausmachen. Denkt in der Stille über diese Dinge nach. 
Und denkt daran, dass, wenn während der Stille ein 
egoistischer oder persönlicher Gedanke auftaucht, die Tür 
verschlossen ist und das Licht keinen Platz findet; die Seele ist 
verschlossen, und der Tag wird euch wenig bringen, was die 
bessere Seite eures Wesens befriedigen wird. 

Aus: Katherine Tingley, The	Wisdom	of	the	Heart,  
S. 51.-56 (engl. Original) – eigene Übersetzung – red. 

 

 

 

 

  



 36

 
INHALT	

Seite	

EDITORIAL	
Sieglinde Plocki         3 

	
„WEISE	VISIONEN	FÜR	DIE	ZUKUNFT	–	SO	GEHT	DER	PLAN	
IMMER	AUF!“	

Ralph Kammer          5 

DAS	GROSSE	PARADOXON	
H.P. Blavatsky       16 

	
VORGÄNGE	NACH	DEM	TODE	

Gottfried de Purucker      21 

	
AN	DEN	SCHÜLER:	LEITGEDANKEN	AUF	DEM	PFAD	–	I	

Katherine Tingley       29	

	
-------------------------------------------------- 

Herausgeber: 
THE THEOSOPHICAL SOCIETY POINT LOMA (TSPL)  

 Deutsche Abteilung e.V. 
 

Postanschrift: 
Tauroggener Str. 17, 10589 Berlin, 

Tel.: +49 1577 7094627 
http://www.theosophy.de 
E-Mail: info@theosophy.de 

Präsidentin/Schriftleitung
Sieglinde Plocki, 

Postanschrift: 
Tauroggener Str. 17, 10589 Berlin 

Tel.: +49 1577 7094627 

Bücherstelle
Margarete Freitag - Primelstr. 27 

82515 Wolfratshausen 
Tel.: 08171 202 89 

E-Mail: margarete-freitag@freitag-video.de 
 

ACHTUNG	NEUES	KONTO	
Kontoinhaber: Theosophical Society Point Loma 

IBAN: DE72 4306 0967 1304 4336 00 (GLS Gemeinschaftsbank) 

BIC: GENODEM1GLS 

																																														Jahresabonnement	25	€ 


