Wir folgen der Blavatsky-Tradition

Oktober/Dezember 2025




Das Hauptanliegen unserer Organisation, die wir uns bemiihen
zu einer wirklichen Bruderschaft zu machen, ist voll
ausgedriickt in dem Motto der Theosophischen Gesellschaft
und ihrer formellen Organe:

Keine Religion
ist hoher als die Wahrheit!

Als eine unpersonliche Gesellschaft miissen wir die Wahrheit
ergreifen, wo immer wir sie finden, ohne uns zu erlauben, mehr
Vorliebe fiir einen Glauben zu haben als fiir einen anderen. Dies
fiihrt direkt zu dem duferst logischen Schluss: Wenn wir alle
aufrichtigen Wahrheitssucher mit offenen Armen empfangen
und freudig begriifden, kann es in unseren Reihen keinen Platz
geben fiir eifernde Sektierer, fiir Térichte und Scheinheilige, die
sich hinter chinesischen Mauern des Dogmas verschanzen.
(Aus: ,der neue Zyklus“ von H. P. Blavatsky,
veroffentlicht in Paris am 21. Mérz 1889.)

Die Ziele und Zwecke
der Theosophischen Gesellschaft:

1. Unter den Menschen das Wissen iiber die dem Universum
innewohnenden Gesetze zu verbreiten.

2. Das Wissen der essentiellen Einheit aller Wesen bekannt

zu machen und zu zeigen, dass diese Einheit in der Natur

grundlegend ist.

Eine aktive Bruderschaft unter den Menschen zu formen.

4. Alte und neue Religionen, Wissenschaft und Philosophie zu
studieren.

5. Die dem Menschen innewohnenden Krifte zu erforschen.

w



Liebe Leserin, lieber Leser,

in dieser Ausgabe unserer

Zeitschrift finden Sie nicht nur /
den letzten Vortrag unseres
Symposiums 2024, sondern auch
Artikel aus den Schriften unserer
Lehrer, die zum Teil bisher noch
nicht in deutscher Sprache
veroffentlicht bzw. deren
Ubersetzungen von uns neu iiberarbeitet wurden. Es sind viele
Gedanken darin, die uns in der dunkleren Zeit des Jahres
besonders inspirieren und anregen sollen.

Erneut mochten wir auch auf ein besonderes Ereignis
hinweisen: Wie bereits im letzten Pfad angekiindigt, nehmen
wir das 150-jdhrige Jubilium der Grindung der
Theosophischen Gesellschaft zum Anlass, eine 3-tdgige
Konferenz durchzufiihren mit dem Thema:

150 JAHRE

150 JAHRE THEOSOPHIE
THEOSOPHIE Weisheit und Mitleid

- ein Impuls fiir die
gesamte Menschheit

14. bis 16.11.2025
Online in Zoom

150 Jahre sind
vergangen, seit Helena
Petrovna Blavatsky in
Kooperation mit und
im Auftrag der Meister
?ﬁ;ﬁﬁl der Grofden Wel.Ben
Anmeldungen: info@theosophy.de ot Bruderschaft €inen
erneuten Impuls fiir
al Society Point Loma (TSPL)-Deutsche AbteilungeV. 3 3

haftin Deutschland eV. dle Mensc.hhelt S.etZte'
_ chland eV. und ihr wieder einmal

Theosophische Gesellschaft Adyar in Osterreich . . .
die Uralte Weisheit,




4

Theosophie genannt, brachte. Fiir diese Konferenz arbeiten die
Theosophical Society Point Loma (TSPL) - Deutsche Abteilung
e.V., Die Theosophische Gesellschaft in Deutschland sowie die
Theosophische Gesellschaft Adyar zusammen, um Thnen einen
Einblick in die Arbeit fiir die Theosophie zu ermoglichen. Ein
Programm wird dieser Ausgabe beigefligt.

Wir moéchten Sie herzlich zur Teilnahme einladen. Melden Sie
sich dazu gern schon jetzt per E-Mail (info@theosophy.de) an.
Sie bekommen dann rechtzeitig vorher von uns einen
Teilnahmelink zugeschickt.

Auch fiur unseren Kurs Anders

Aﬂders Denken Denken, den wir ebenfalls in
ZOOM durchfiihren, koénnen
- Sie sich noch anmelden, bitte
 per E-Mail an:
info@theosophy.de

Ort: LIVE ONLINE mit ZOOM
Beginn: Mittwoch, 22. Oktober
2025, danach 14tdgig Dbis
Kursende

Zeit: 19:00 bis ca. 21:00 Uhr

Dauer: ca. 6 Monate (ca. 14
Termine)

Gute Internet-Verbindung und Benutzung eines Headsets sind
erwiinscht. Kursunterlagen und Teilnahmelink werden jeweils
per E-Mail zugesandt. Weitere Informationen finden Sie unter
https://theosophy.de/anders denken.php.

Und schliefdlich: das Programm der Vortragssaison 2025/26 ist
dieser Ausgabe unserer Zeitschrift ebenso beigefiigt. Es gibt
viel zu horen und zu sehen. Sie sind bei allem herzlich
willkommen.

Sieglinde Plocki



5

DIE MYSTISCHE KOMBINATION VON FUHRUNG,
WEISHEIT UND EIGENEM ENGAGEMENT

Die mystische

Weisheit und

eigenem Engagement

R : . e
AT Weise Visionen fir die

4 Zukunft - So geht der Plan
L A
"ﬁl‘ immer auf

Symposium 2024

Live Online Gber Zoom
Sonntag. den 22. September
15:00 Uhr bis ca. 19:00 Uhr
{
i

i www.theosophy.de ﬁ

WEISE VISIONEN FUR DIE ZUKUNFT - SO GEHT DER

PLAN IMMER AUF!
Ralph Kammer

Meine Weisheit

Jetzt, nachdem wir erfahren haben, wo und wie wir im
Universum verankert sind, was das Ziel menschlicher
Entwicklung ist, welche Pfade des Lernens wir einschlagen
koénnen und wer uns dabei hilft, milissen wir uns einige Fragen
stellen. Zunachst miissen wir dariber nachdenken, wie wir
unsere Weisheit praktisch anwenden konnen. Wir miissen uns
dariiber hinaus aber auch fragen, wie nicht nur wir selbst von
dieser Weisheit profitieren, sondern wie wir zu einem
inspirierenden Faktor im Leben anderer Menschen werden
konnen, ohne diese zu bedrangen, ohne ihnen das Gefiihl zu
geben, etwas ilibergestiilpt zu bekommen. Nichts ist schlimmer
als in eine geistige Abhadngigkeit zu verfallen. Unser Ziel sollte
es daher sein, ein inspirierender Faktor im Leben anderer
Menschen zu werden, um ihre inneren Fahigkeiten



6

dahingehend zu stimulieren, unabhéngige, freie Denker zu
werden. Jemandem dabei zu helfen, das wahre Ausmafd des
Menschseins zu erkennen, ist eine der wichtigsten Aufgaben die
uns obliegt. Hier liegt der Kern fiir das, was als eine mystische
Kombination von Fiihrung, Weisheit und eigenem Engagement
bezeichnet werden kann. D.h. das innere Erkennen einer
grofleren Wahrheit vom Leben umzusetzen und so viele
Menschen wie mdglich daran teilhaben zu lassen. Wie das
geschehen kann, dazu kommen wir jetzt.

Selbstbetrachtung - Wer bin ich und wer will ich sein

In einem Universum, in dem alles miteinander verbunden ist
und wir keine Feder fallen lassen kénnen ohne Auswirkungen
auf unsere Umwelt zu erzeugen, miissen wir uns auch die sehr
elementare Frage stellen, wer wir aktuell sind und wer wir sein
wollen. Jeder Mensch hat durch die Fahigkeit zur
Selbstreflektion die Méglichkeit, seinen momentanen Status im
Drama grenzenloser Entwicklung zumindest ansatzweise
herausfinden zu konnen. Wir sind also dazu aufgefordert,
unseren eigenen Charakter zu hinterfragen. Gelingt uns das,
dann wissen wir zunachst einmal wer wir in etwa sind, welche
Eigenschaften uns auszeichnen, woran es uns mangelt, welche
Dinge Menschen an uns schiatzen und woran wir uns selber
storen. Diese Betrachtung bildet den Ausgangspunkt fiir unsere
zukiinftige Reise als Mensch. Wir wissen dann, woran wir
arbeiten miissen und in welche Richtung wir gehen werden. In
unseren Kursen wird gerade dieses Thema intensiv bearbeitet.

Wissen Sie eigentlich, dass dieser Umstand einen ganz
besonderen Moment in der universalen Entwicklung der
Wesenheiten darstellt? Sich bewusst dafiir zu entscheiden, sich
in eine bestimmte Richtung entwickeln zu wollen, das kénnen
nur mit Verstand und Vernunft begabte Wesen. Das muss uns
unbedingt bewusst werden, da dies den Menschen dazu
befdhigt, sich bewusst entlang der kosmischen Gesetze
entfalten zu konnen, die er erkennt. D.h. der Kkleine
Mikrokosmos folgt dann den Pfaden des Makrokosmos, von



7

dem er ein Kind ist. Der Mensch wird dadurch zu einem
Verbiindeten, zu einem Helfer im grof3en kosmischen Drama, in
dem immer noch zu viele Menschen gegen den Strom
kosmischen Wachstums und gegen die kosmischen Gesetze
agieren. Dem kann jeder von uns etwas entgegen setzen.

Die Vision

Dazu braucht man aber eine Vision, eine klare Vorstellung von
dem, was man selber einmal sein kann und will. Man braucht
eine Vision von dem, was wir als Mensch sein, was wir im
Erdenkreis bewirken und leisten konnen. Wer einmal mit dem
Flugzeug geflogen ist, der wird erkannt haben, dass der Mensch
den Planeten, unsere Erde, tatsidchlich gestaltet. Wir sehen da
bis liber den Horizont hinaus Garten und Plantagen, Felder und
Wiesen, kiinstlich in ein Bett gelegte Fliisse, Seen und Meere,
Industrie- und  Wohnlandschaften, die mit  ihren
Ausdiinstungen den Himmel verschleiern und die Nachte
erhellen. Natiirlich  entspricht  dieses Bild dem
durchschnittlichen Gemiitszustand der Menschheit als Ganzes,
wie sollte es auch anders sein, und wir kénnen sagen, dass
dieser Zustand nicht befriedigend ist. Doch miissen wir uns des
Ausmafies und der Moglichkeiten unseres gemeinsamen
Denkens und Schaffens bewusst werden. Wenn wir betrachten,
zu was wir den Planeten gemacht haben, so kénnen wir uns
auch vorstellen, was er sein konnte, wenn wir die Potenziale
unseres Uberpersonlichen Denkens besser nutzen wiirden. Sie
ahnen, auf was ich hinaus will. Erschaffen Sie sich bitte diese
Vision und stellen sie sich vor, wie unser Planet aussehen
wiirde, wenn wir uns entlang der kosmischen Gesetze entfalten
wiirden, wenn nicht Angst, Lethargie, Stumpfsinn,
Desinteresse, Gejammer, Eigensinn usw. unseren Alltag
unertraglich machen, sondern er von Inspiration, Intuition,
Mut, Gemeinschaftssinn, Energie und Visionen erhellt wird.
Jeder von lhnen kann und wird ein entscheidender Faktor
hierbei sein.



Wie machen wir das?
Die besten Gedanken am
Morgen.

Wie machen wir das? Die besten Gedanken am Morgen

Wie setzen wir das nun im tdglichen Leben um? Wie kann es
uns gelingen, eine Denkatmosphdre zu erschaffen, die
Briiderlichkeit, Frieden und Harmonie schafft, die bewirkt, dass
wir einander nicht argwohnen, sondern uns vertrauen, uns
nicht missbilligen, sondern schitzen, nicht hintergehen oder
gar missbrauchen, sondern féordern und unterstiitzen. Wir
miissen uns alle nicht inbriinstig lieben. Achtung,
Wertschiatzung und spirituelle Verbundenheit sind aber
Eigenschaften, die alle dem Einheitsgedanken entspringen.
Dieser Gedanke ist so wichtig, dass er morgens, mittags und
abends zentral in unserem Denken stehen sollte.

Praktisch wiirde das dann so aussehen, dass wir uns am
Morgen, unmittelbar nach dem Erwachen, gedanklich so hoch
erheben, wie wir nur konnen. Wir konnen dabei im Bett sitzen
bleiben oder am Fenster stehen, wie jeder eben mag, unsere
Aufmerksamkeit muss aber auf die hochsten Ebenen unseres
Denkens gerichtet sein. Lassen wir dann unseren Gedanken
freien Lauf, lassen wir sie hinausstreben in den grenzenlosen
Raum. Passieren wir dabei unseren Planeten, die Erde, die
Sonne und das Sonnensystem und schreiten hinaus in die
Galaxie, hinaus in die Weiten unseres Kosmos, Tummelplatz



9

zahllosen Lebens. Sie sind ein Teil davon, wir alle sind Teil
davon. Mit all dem Leben, das in uns pulsiert, ist ein jeder von
uns solch ein Kosmos in Miniaturform, ein so genannter
Mikrokosmos, eine sich entwickelnde Welt. Auf diese Weise
andert sich das Bild, das wir von Menschen haben.

Unsere Gedanken konnen unsere besten Freunde und Helfer
sein, denn sie sind uns ndher als unsere Familien, unsere
Freunde und Kollegen. Sie sind standig bei uns, selbst in der
dunkelsten Nacht. Dabei bilden sie einen Kosmos des Denkens
und wir sind ihr Hierarch. Jeder Einzelne von uns kann selbst
entscheiden, wie grof3, schon und erhaben dieser Kosmos sein
mag.

Geben wir ihnen also Grofie und denken in diesen frithen
Morgenstunden an unsere Galaxie. Sie ist der Urgrund, aus dem
alles Leben hier stammt. Denken wir an die Strahlkraft der
Sonne. Sie spendet Licht und Leben an jedes Lebewesen in
unserem Verbund, ganz gleich ob gut oder scheinbar schlecht,
sie unterscheidet nicht, richtet nicht. So sollte auch unser
Denken sein. Denken wir an den Erdenkreis und alles, was ihn
erfiillt. Hier findet jedes Wesen seinen Platz, Méglichkeiten sich
zu entfalten, um seinen Beitrag zum Erhalt und zum Wachstum
des Ganzen leisten zu konnen. Niemandem gehort der Planet
oder ein Teil dessen allein, auch wenn wir uns das oft genug
einreden und vielerlei Argumente dafiir prasentieren. Wir alle
zusammen bilden gemeinschaftlich den Planeten. Wir, d. h. alle
Menschen, Tiere, Pflanzen, Minerale und Elementale; achten
wir sie, ehren wir sie. Unser Planet ist von Leben
durchdrungen, machen wir uns das taglich klar.

Wenn wir uns am Morgen von solchen Gedanken leiten lassen,
vergessen wir auch bitte nicht den inspirierenden Einfluss so
vieler nobler Menschen - von heute und ldngst vergangener
Tage. Betrachten wir uns selbst als jemanden, der versucht, die
Menschen im Alltag zu verstehen, der verzeiht und Milde
walten lasst. Betrachten wir uns als jemanden, dessen Ziel es
ist, Wahrheit, Wahrhaftigkeit und Giite in das Leben anderer zu



10

bringen, ohne sie zu drangen. Unser Einfluss muss sich auf
unsere Umgebung ausbreiten wie die Diinung am Meer.

Richten sich unsere Blicke schlief3lich auf uns, dann betrachten
wir das, was uns fehlt bzw. woran es uns mangelt, eben
Gesagtes umzusetzen. Mein Thema ist z. B. Geduld, Gleichmut
wdre aber auch sehr gut. Andere Menschen mégen Achtsamkeit
oder Mitgefiihl zu ihren Themen wahlen. Ganz gleich welche
Tugend es auch ist, machen wir uns morgens unbedingt klar,
dass wir auch an diesem Tag daran arbeiten werden,
Schwiéchen in Starken umzuwandeln.

Das geht sehr gut, wenn unser Denken morgens von uns
angehoben wird und wir von dieser Ebene aus in den Tag
starten. Unsere Grundausrichtung ist dann einfach viel hoher,
was unseren Alltag erhebt, anstatt schon am Morgen vom
herabziehenden Einfluss materieller und psychischer
Gedanken versklavt zu werden, nur um am Abend erschopft
und erschlagen in den Schlaf zu fallen.

Wichtige Gedanken am Abend

Apropos Abend: Der bekannte griechische Philosoph
Pythagoras, hatte fiir die letzten Momente vor dem Schlaf eine
Methode, die auch sehr gut dafiir geeignet ist, am eigenen
Charakter zu arbeiten. Mit ihr halt man ein weiteres Werkzeug
in der Hand, blinde Flecken im Bewusstsein zu vermeiden. Sehr
oft wird unser Alltag von unseren Gewohnheiten gesteuert, was
bedeutet, dass wir iiber viele Vorgiange und Entscheidungen
nicht bewusst nachdenken. Genau hierbei entstehen die
blinden Flecken in unserem Tagesgeschehen, liber die wir
nichts wissen. Testen wir uns ruhig einmal selbst und schauen,
ob wir wirklich alle Ablaufe von gestern noch hervorrufen
koénnen. Im Grofden und Ganzen bedeutet das, dass wir uns sehr
vieler Taten und deren Konsequenzen nicht bewusst sind und
uns dariber wundern, wenn die Resonanz darauf unsere
schone Harmonie ins Wanken bringt. Dieses Wanken kann z. B.
Streit sein, Krankheit oder Verlust. Vielleicht haben wir



11

Schwierigkeiten beim Umsetzen gemachter Zukunftspldne. Die
Vielfalt ausgeldster Disharmonien ist jedenfalls riesig und wir
wissen sehr oft nicht woher sie kommen. Um dem aber
vorzubeugen, kann man abends, bevor man die Augen schlief3t,
den Tag nochmals rekapitulieren.

Dabei betrachtet man die Dinge, die gut gelaufen sind, bei
denen wir innerlich ein gutes Gefiihl hatten, weil wir etwas
richtig gemacht haben. Ich meine damit aber nicht die
Umsetzung personlicher Erfolge im Zusammenhang mit dem
Erwerb von Dingen oder dem Ausbau des eigenen Status. Hier
sind Dinge gemeint, die uns iiber die eigene Personlichkeit
hinauswachsen liefen, wenn wir z. B. wahrhaftig waren, Fehler
zugegeben oder Menschen unterstiitzt, sie vielleicht vor
Unrecht geschiitzt haben. Diese Dinge bewahren wir in
unserem Gemiit und stirken sie, damit wir sie als Leitbilder fiir
zukiinftiges Denken und Handeln nehmen koénnen. Diese
Gedanken vervollkommnen unsere Vision und gehoren daher
zu unseren besten Freunden.

Sind Dinge im Alltag nicht so gut gelaufen und wir fiithlen uns
miserabel und schuldig, weil wir Menschen Unrecht getan, sie
vielleicht verletzt, ausgenutzt oder gar misshandelt haben,
dann missen wir den festen Entschluss fassen, diese Dinge
zukiinftig nicht mehr zu tun, es besser zu machen. Es bringt
nichts, sich deshalb selber zu peinigen, da der Gedanke oder gar
die Tat unwiderruflich ins Leben gebracht wurde. Beiden darf
nachtréglich keine Energie zugefiihrt werden, indem wir sie
wieder fokussieren. Das wiirde sie nur bestarken und am Leben
halten. Stellen wir uns stattdessen lieber vor, wie wir es besser
machen kénnen und lassen zukiinftig Taten sprechen.

Diese pythagordische Methode leitet den Prozess des
nachtlichen Verarbeitens des Erlebten ein, und bewirkt den
Umstand, dass wir unseren Alltag bewusster erleben und
verarbeiten. Wir Menschen ahnen ja nicht, wozu wir fahig sein
koénnen, wenn wir unsere Potenziale vollkommen ausschépfen.
Oder doch?



12

Das Tagebuch
mit Sonne und

Wolken

Das Tagebuch mit Sonne und Wolken

Wollen wir tatsdchlich an uns arbeiten, um unserer Vision von
uns und der Welt Leben einzuhauchen, dann kénnen wir auch
gern ein Tagebuch verwenden. In ihm kdnnen wir unsere
wichtigsten und reinsten Gedanken und Taten bewahren, wir
konnen sie reflektieren und so an ihnen arbeiten, dass sie zum
Aufbau unserer jeweiligen Vision behilflich sein kénnen. Es
sind unsere besten Freunde, vergessen wir das bitte nicht. Wir
konnen sie dann gern mit einer strahlenden Sonne markieren.

Unguten Gedanken und Taten heften wir bewusst solche
Gedanken und Bilder an, die unseren Blick auf unsere Vision
richten lassen. Empfinden wir z. B. Abneigung oder gar Hass
gegeniliber einem Menschen, dann suchen wir aktiv nach
Grinden und Bildern, die uns diesen Menschen neutral
erscheinen lassen. Das kann z. B. der Umstand sein, dass er
Kinder hat und diese ihn lieben. Die weitaus meisten Kinder
lieben ihre Eltern. Jeder Mensch hat auch eine Mutter und war
selber einmal Kind. Als Kind ist man in der Regel unschuldig.
Unser missbilligendes Bild von diesem Menschen andert sich
auf diese Weise schlagartig, wenn wir selber gewillt sind, an
uns zu arbeiten. Solcher Art von Gedankengiangen kénnen wir
dann gern mit einer Wolke oder einer aufgehenden Sonne
markieren.



13

Eine bewusste Auseinandersetzung mit den eigenen
charakterlichen Eigenschaften starkt unsere Eigenschaft als
Mensch, unsere Gedanken, Handlungen, Gewohnheiten und
letztlich unseren Charakter und somit konnen wir unsere
Zukunft bewusst selber steuern. Ist das nicht grandios? Man ist
dann fiir alles selbst verantwortlich und muss nichts anderen
in die Schuhe schieben oder sich ausgeliefert fiihlen.

Teile Deine Weisheit doch zwinge nicht

Je mehr wir diesen Prozess vorantreiben und entwickeln, umso
bewusster leben wir. Daraus ergibt sich, dass wir in vielen
Angelegenheiten des Lebens die Folge von Ursache und
Wirkung bewusst erleben. Was uns vorher verborgen oder
schleierhaft war, was wir dem Zufall oder irgendeinem
Schuldigen zugeschoben haben, hat jetzt klar erkennbare
Strukturen. All das bedeutet nur, dass wir einen tiefen Blick auf
unser Leben entwickeln. Unser Einblick und unsre Weisheit
werden somit immer grofder. Da dies alles einen &dufderst
vitalisierenden und o6ffnenden Einfluss auf unser Leben hat,
wollen wir diese Erkenntnisse natiirlich mit unseren
Mitmenschen teilen. Enthusiasmus macht sich in uns breit, da
wir auf viele unserer Fragen Antworten erhalten, Antworten,
die wir in unserem Inneren finden und die daher so unfassbar
glaubwiirdig sind. Warum? Weil der Mikrokosmos ein
Spiegelbild des Makrokosmos ist und die Wahrheit in sich tragt.
Tatsachlich ist es dann so, dass uns nichts in der Welt dazu
bringen konnte, sie in Frage zu stellen. Das ist natiirlich auch
ein Grund dafiir, warum es uns dazu drangt, unsere Weisheit
weitergeben zu wollen. Wir erkennen die Probleme, mit denen
sich unsere Mitmenschen in unseren Familien, Freundes- und
Kollegenkreisen schwertun und deren Leben belasten. Ja, oft ist
es sogar moglich, bis zum Kern ihrer Probleme vorzudringen.

Bei alldem ist es aber dufderst wichtig, vorsichtig bei der
Weitergabe unserer Weisheit zu sein, da nicht jeder Mensch
automatisch bereit flir die Wahrheit ist, nicht jeder Mensch in
die Tiefen seines Wesens und Lebens blicken moéchte. Immer ist
das Erkennen einer Wahrheit auch damit verbunden, dass man



14

seinen eigenen Kurs korrigieren und an sich arbeiten muss. Das
wollen viele Menschen nicht so gern, da Verdnderung auch
immer mit Ungewissheit verbunden ist. Man weif$ ja nicht, was
einem begegnet, wenn man seine scheinbar sichere Basis
verlisst. Daher entwickeln Menschen Angste und eventuell
sogar Groll gegeniiber denjenigen, die ihre Augen vielleicht
etwas zu weit geoffnet haben. Dies geht einher mit einer sich
aufbauenden Distanz, die unter Umstanden tiefere Einblicke ins
Leben fiir sehr lange Zeit unmoglich machen kann. Das alles
wollen wir natiirlich nicht. Daher miissen wir bei all unserem
Enthusiasmus ganz genau iiberlegen, wem wir was erzahlen
oder zeigen. Dies ist eine Verantwortung, die sehr ernst
genommen werden muss.

Keine Erwartungen, kein Anhaften

Wir sollen daher Kkeinerlei Erwartungen an unsere
Bemtuhungen haben, sondern uns bemiihen um des Bemiihens
willen, weil Dinge getan werden missen und wir die
Erkenntnisse und die Weisheit dazu haben. Was die Welt mit
unserem Beitrag anfangt, liegt bei ihr. Die Samen des Handelns,
des Inspirierens, werden aber irgendwann aufgehen, das ist
klar. Wir handeln auf diese Weise wie die Sonne, die ihre
Energie, ihre Wohltat, allen Wesen unseres Sonnenuniversums
zukommen lasst. Sie, d.h. dieses Wesen, ist der Hierarch
unseres Systems, Quelle allen Lebens; sie schaut nicht darauf,
wer was oder wieviel bekommt, sie stellt auch keine
Bedingungen, sondern ist immer und fiir jedes Wesen da. Sie
fiihrt keine solare Diktatur, denn sie erwartet fiir sich nichts.
Den Wesen ist es gegeben, sich unter ihrer Herrschaft frei zu
entfalten.

Sobald wir an Ideen und Vorstellungen anhaften, kristallisieren
sie und verlieren ihre Kraft. Sobald wir an Erwartungen
anhaften, beschranken wir unser Denken, da wir andere
Optionen des Lebens ausklammern. Panta rhei, d. h. alles flief3t.
So muss auch unser Denken sein, also ohne Zwang, frei von
Anhaftungen und dadurch schrankenlos, flexibel und sanft den
Erkenntnissen und Gelegenheiten folgend - wie das Wasser.



15

Was einmal aus uns wird

Stiick fur Stiick realisieren wir so unsere Verbundenheit,
unsere Einheit mit allen Wesen unseres Planeten. D. h. unser
Denken und Handeln wird Stiick fiir Stiick ein Ausdruck
kosmischen Lebens, kosmischer Gesetze, was uns zu ihrem
aktiven Unterstiitzer macht. Wir leben dann mit der Natur und
nicht gegen sie. Es wird uns ein Anliegen sein dabei zu helfen,
weniger entwickeltes Leben anzuheben, damit es hohere Stufen
des Seins betreten kann. Denken wir dabei nur an das
Kontrollieren und Leiten unserer eigenen niederen Natur, da
finden wir das beste Beispiel hierfiir. Doch muss unsere
Aktivitat auch nach aufden gelenkt sein. Beginnen werden wir
dabei mit unseren Mitmenschen, die immer noch mit halb,
manchmal ganz geschlossenen Augen und schlafenden
Gemiitern, den Auswirkungen ihres eigenen Handelns
ausgeliefert sind. Thnen gilt es dabei zu helfen, fiir die
Wahrheiten des Universums zu erwachen. Sie miissen dabei
sanft unterstitzt werden, ihre spirituelle Identitat, ihre
spirituelle Natur zu erkennen und zum Erblithen zu bringen.
Das ist es, was wir mit der eigenen Weisheit anstellen sollten,
wenn sie entwickelt und gelebt wird. Grof3eres kann man von
Menschen nicht erwarten, denn sie handeln dann so, wie es all
die kosmischen Hierarchen vormachen.

* 3k 3k



16

DAS GROSSE PARADOXON
Helena P. Blavatsky

[Die Urheberschaft dieses Artikels ist etwas unsicher. Einige der
Satze und Ausdriicke scheinen nicht in H. P. B.s Stil zu sein, doch die
"Atmosphdre" ist ihre eigene. Bertram Keightley, der eng mit ihr bei
der redaktionellen Arbeit an Lucifer verbunden war, stellt in seinen
Reminiscenses of H. P. Blavatsky (Adyar: Theos. Publ. House, 1931)
fest, dass H. P. B. neben ihren eigenen Leitartikeln auch "viele andere
Artikel unter mehr als einem Pseudonym" schrieb und der “Faust”,
der am Ende des vorliegenden Artikels angefiigt ist, konnte eines von
ihnen gewesen sein.]

Das Paradox scheint die natiirliche Sprache des Okkultismus zu
sein. Mehr noch, es scheint tief in das Herz der Dinge
einzudringen und somit untrennbar mit jedem Versuch
verbunden zu sein, die Wahrheit in Worte zu fassen, die
Realitdt, die den dufleren Erscheinungen des Lebens zugrunde
liegt.

Und das Paradox liegt nicht nur in den Worten, sondern auch
im Handeln, in der Lebensfithrung selbst. Die Paradoxien des
Okkultismus miissen gelebt, nicht nur gedufdert werden. Hierin
liegt eine grofde Gefahr, denn es ist nur zu leicht, sich in der
intellektuellen Betrachtung des Pfades zu verlieren und dabei
zu vergessen, dass der Weg nur durch sein Betreten erkannt
werden kann.

Ein verbliiffendes Paradoxon begegnet dem Schiiler gleich zu
Beginn, und es begegnet ihm in immer neuen und seltsamen
Formen an jeder Wegbiegung. Ein solcher hat vielleicht den
Weg gesucht, weil er einen Wegweiser, eine richtige Regel fir
die Fiihrung seines Lebens wiinschte. Er lernt, dass das Alpha
und das Omega, der Anfang und das Ende des Lebens
Selbstlosigkeit ist; und er spiirt die Wahrheit des Sprichworts,
dass nur in der tiefen Unbewusstheit der Selbstlosigkeit die
Wahrheit und Wirklichkeit des Seins sich seinem eifrigen
Herzen offenbaren kann.



17

Der Schiiler lernt, dass dies das eine Gesetz des Okkultismus ist,
die Wissenschaft und die Lebenskunst zugleich, der Wegweiser
zu dem Ziel, das er zu erreichen wiinscht. Er ist begeistert und
begibt sich mutig auf den Bergpfad. Dann stellt er fest, dass
seine Lehrer seine gliilhenden Gefiihlsausbriiche, seine alles
vergessende Sehnsucht nach dem Unendlichen - auf der
dufleren Ebene seines tatsidchlichen Lebens und Bewusstseins
- nicht ermutigen. Wenn sie seinen Enthusiasmus nicht sogar
dampfen, so stellen sie ihm zumindest als erste und
unabdingbare Aufgabe, seinen Koérper zu erobern und zu
kontrollieren. Der Schiiler findet, dass, weit davon entfernt, in
den hochfliegenden Gedanken seines Gehirns zu leben und sich
einzubilden, dass er jenen Ather erreicht hat, in dem die wahre
Freiheit liegt - das Vergessen seines Korpers und seiner
dufderen Handlungen und Personlichkeit -, er auf Aufgaben
verwiesen wird, die viel bodenstandiger sind. Seine ganze
Aufmerksamkeit und Wachsamkeit ist auf der duferen Ebene
gefordert; er darf sich selbst nie vergessen, nie die Kontrolle
liber seinen Koérper, sein Gemiit, sein Gehirn verlieren. Er muss
sogar lernen, den Ausdruck jeder Mimik zu beherrschen, die
Bewegung jedes Muskels zu kontrollieren, jede noch so kleine
unwillkiirliche Bewegung zu beherrschen. Das alltdgliche
Leben um ihn herum und in ihm wird zum Gegenstand seines
Studiums und Beobachtung. Anstatt das zu vergessen, was man
gewohnlich die Kleinigkeiten nennt, die kleine Vergesslichkeit,
die zufalligen Ausrutscher der Zunge oder des Gedachtnisses zu
vergessen, ist er gezwungen, sich dieser Fehler jeden Tag
bewusster zu werden, bis sie schlief3lich die Luft zu vergiften
scheinen, die er atmet, und ihn ersticken, bis er die grofde Welt
der Freiheit, auf die er zustrebt, aus den Augen und aus dem
Sinn zu verlieren scheint, bis jede Stunde eines jeden Tages voll
des bitteren Geschmacks seiner selbst zu sein scheint und sein
Herz krank wird vor Schmerz und dem Kampf der
Verzweiflung. Und die Dunkelheit wird noch tiefer durch die
Stimme in seinem Innern, die unaufhorlich schreit die
unaufhorlich ruft: "Vergiss dich selbst. Hiite dich, dass du dich
nicht auf dich selbst konzentrierst - und das riesige Unkraut



18

der geistigen Selbstsuchtin deinem Herzen Fufs fasst; hiite dich,
hiite dich, hiite dich!"

Die Stimme rihrt sein Herz bis ins Innerste, denn er spiirt, dass
die Worte wahr sind. Sein tdglicher und stiindlicher Kampf
lehrt ihn, dass die Ichbezogenheit die Wurzel des Elends ist, die
Ursache des Schmerzes, und seine Seele ist voller Sehnsucht,
frei zu sein.

So wird der Jiinger von Zweifeln zerrissen. Er vertraut seinen
Lehrern, denn er weif3, dass durch sie die gleiche Stimme
spricht, die er in der Stille seines eigenen Herzens hort. Doch
nun sprechen sie widerspriichliche Worte; die eine, die innere
Stimme, die ihn auffordert, sich selbst im Dienst an der
Menschheit véllig zu vergessen; die andere, das gesprochene
Wort derer, von denen er sich in seinem Dienst leiten lasst, die
ihm befiehlt, zuerst seinen Korper, sein adufderes Selbst zu
besiegen. Und er weifd mit jeder Stunde besser, wie schlecht er
sich in diesem Kampf mit der Hydra schlagt, und er sieht sieben
Kopfe neu wachsen anstelle eines jeden, den er abgehackt hat.

Anfangs schwankt er zwischen den beiden, gehorcht mal dem
einen, mal dem anderen. Doch bald merkt er, dass dies
vergeblich ist. Denn das Gefiihl der Freiheit und Leichtigkeit,
das sich anfangs einstellt, wenn er sein duf3eres Ich unbewacht
lasst, um die innere Luft zu suchen, verliert bald seine Schirfe,
und ein plétzlicher Schock verrdt ihm, dass er auf dem Weg
nach oben ausgerutscht und gefallen ist. Dann stiirzt er sich in
seiner Verzweiflung auf die verraterische Schlange des Selbstes
und versucht, sie zu ersticken; aber ihre sich standig
bewegenden Windungen entziehen sich seinem Griff, die
heimtiickischen Verlockungen ihrer glitzernden Schuppen
blenden seine Sicht., Und wieder gerat er in das Getiimmel des
Kampfes, der ihn von Tag zu Tag mehr in Beschlag nimmt und
schliefdlich die ganze Welt zu erfiillen und alles andere aus
seinem Bewusstsein zu verdrdangen scheint. Er ist von
Angesicht zu Angesicht mit einem erdriickenden Paradoxon
konfrontiert, dessen Losung gelebt werden muss, bevor sie
wirklich verstanden werden kann.



19

In seinen Stunden stiller Meditation wird der Schiiler
feststellen, dass es einen Raum der Stille in ihm gibt, in dem er
Zuflucht vor Gedanken und Winschen, vor dem Tumult der
Sinne und den Tduschungen des Geistes finden kann. Indem er
sein Bewusstsein tief in sein Herz versenkt, kann er diesen Ort
erreichen - zunachst nur, wenn er allein in Stille und Dunkelheit
ist. Aber wenn das Bediirfnis nach der Stille grof3 genug
geworden ist, wird er sie suchen, sogar inmitten des Kampfes
mit sich selbst, und er wird sie finden. Nur darf er sein auferes
Selbst oder seinen Korper nicht loslassen; er muss lernen, sich
in diese Zitadelle zuriickzuziehen, wenn der Kampf heftig wird,
aber ohne den Kampf aus den Augen zu verlieren; ohne sich
einzubilden, dass er dadurch den Sieg errungen hat. Dieser Sieg
ist erst dann errungen, wenn draufden alles so ruhig ist wie in
der inneren Zitadelle. Indem er so kampft, aus dieser Stille
heraus, wird der Schiiler feststellen, dass er das erste grofde
Paradoxon geldst hat.

Aber das Paradox verfolgt ihn immer noch. Wenn es ihm zuerst
gelingt, sich auf diese Weise in sich selbst zuriickzuziehen,
sucht er dort nur Zuflucht vor dem Sturm in seinem Herzen.
Und wahrend er darum kdmpft, die Stiirme der Leidenschaft
und der Begierde zu beherrschen, wird ihm immer Kklarer,
welch machtige Krafte er zu bezwingen gelobt hat. Er fiihlt sich
weiterhin, abgesehen von der Stille, den Kraften des Sturms
nahe. Wie kann seine armselige Kraft mit diesen Tyrannen der
tierischen Natur fertig werden?

Diese Frage ist schwer mit direkten Worten zu beantworten,
wenn Uberhaupt eine solche Antwort gegeben werden kann.
Aber Analogie kann den Weg weisen, auf dem die Ldsung
gesucht werden kann.

Beim Atmen nehmen wir eine bestimmte Menge Luft in die
Lunge auf, und damit kénnen wir im Kleinen den machtigen
Wind des Himmels nachahmen. Wir kénnen einen schwachen
Abglanz der Natur erzeugen: einen Sturm in einer Teetasse, ein
Sturm, der sogar ein Papierschiffchen iiberfluten kann. Und wir
konnen sagen: "Ich tue dies; es ist mein Atem." Aber wir konnen



20

nicht mit unserem Atem gegen einen Orkan anblasen, noch
weniger kdnnen wir die Passatwinde in unseren Lungen halten.
Doch die Krifte des Himmels sind in uns; die Natur der
Intelligenzen, die die Weltkrafte lenken, ist mit der unseren
verschmolzen, und wenn wir dies erkennen und unser dufieres
Selbst vergessen konnten, widren die Winde selbst unsere
Instrumente.

So ist es auch im Leben. Solange ein Mensch an seinem dufieren
Selbst, ja sogar an einer der Formen festhilt, die er annimmt,
wenn er diese "sterbliche Hiille" ablegt, so er lange versucht,
einen Wirbelsturm mit dem Atem seiner Lunge wegzublasen.

Ein solches Bemiihen ist nutzlos und miif3ig; denn die grofien
Winde des Lebens miissen ihn frither oder spater hinwegfegen.
Aber wenn er seine Hohe in sich selbst dndert, wenn er in dem
Glauben handelt, dass sein Koérper, seine Begierden, seine
Leidenschaften, sein Gehirn nicht er selbst sind, obwohl er
dafiir sorgen muss und fiir sie verantwortlich ist; wenn er
versucht, mit ihnen als Teilen der Natur umzugehen, dann kann
er hoffen, mit den grofien Gezeiten des Seins eins zu werden
und endlich den friedlichen Ort der sicheren
Selbstvergessenheit zu erreichen.

"FAUST"

[Lucifer, Band I, Nr. 2, Oktober 1887, S. 120-122]
H. P. Blavatsky Collected Writings, Bd. 6, S. 125-129




21

VORGANGE NACH DEM TODE

Bezug: Mahatma Letters XXIII A und XXIII B
Fragen 15-20, S. 147, Antworten S. 170-4 (engl. Ausg.)

Zunachst mochte ich auf etwas hinweisen. Wir sprachen von
Zufallen. Ich frage mich, ob die Bedeutung dieses Ausdruckes
verstanden wird. Gabe es wirklich Zufille in der von westlichen
Menschen verstandenen Form, wire das Universum ohne
Gesetze, chaotisch; es gibe in ihm keine Ordnung, keine
Folgerichtigkeit der Ereignisse. Wenn irgendetwas im
Universum wahllos, zufillig, ohne vorhergehende Ursache
geschehen wiirde, ware das ganze Universum falsch, denn kein
Teil von ihm kann durch Zufall entstehen, wihrend alles Ubrige
davon keinem Zufall unterworfen wire. Es ist, als sagte man,
ein Teil eines Apfels ist Apfel, und das iibrige davon ist nicht
Apfel, was absurd ist. Der Apfel ist ganz Apfel, und das
Universum ist ganz Gesetz. Zufall ist nur ein Wort, das im
Westen gebraucht wird, um Unwissenheit zu verbergen. Zufille
sind normalerweise unvorhergesehene Ereignisse, und weil
wir die vorhergehenden Ursachen nicht sehen, sprechen wir
von Zufall. In diesem Sinne gibt es keinen Zufall. Alles ist die
Frucht einer vorhergegangenen Ursache. Kein Individuum
kann von dieser vorhergehenden Ursache beeinflusst werden,
wenn dieses Individuum nicht der Erzeuger der Ursache war,
urspriinglich oder eng mit der Erzeugung der Ursache
verbunden war.

Zwei oder mehr Leute moégen zum Beispiel zusammenarbeiten.
Durch die Tatsache des Zusammenarbeitens sind sie karmisch
miteinander verbunden. Karman regiert alles Geschehen mit
unendlicher Gerechtigkeit, denn es ist die Grundlage des
Gesetzes der Harmonie. Mit unserem schwachen menschlichen
Verstand konnen wir nicht erkennen, wie nach einer
Verursachung, die vielleicht vor 10 Millionen Jahren gelegt
wurde, nach 10 Millionen Jahren die Harmonie
wiederhergestellt werden kann. Doch ich frage: Warum nicht?
Wir miissen uns erinnern, dass unsere Vorstellungen von Zeit



22

auf die Zeitsphiare Bezug haben, in der wir leben. Unser
Zeitbegriff ~wiirde gegeniiber dem Zeitbegriff eines
Individuums, das auf einem infinitesimalen Teil der Materie
lebt, etwa auf einem Elektron, aufRerordentlich lang sein. Dort
wirde ein ganzes kosmisches Universum wahrend der
Zeitperiode, die wir ein Ticken der Uhr nennen, erscheinen,
seine Lebensbahn vollfiihren und wieder verschwinden. Die
Zeit lauft fiir diese Wesen entsprechend schnell ab, und unsere
Zeit wiirde ihnen wie eine Ewigkeit vorkommen. Doch was ist
unsere Zeit, wenn wir sie mit den ungeheuren kosmischen
chronologischen Ablaufen vergleichen, die in unseren
menschlichen Jahren gerechnet nach Milliarden und Billionen
und Quadrillionen und noch héheren Zahlen von Sonnenjahren
oder, wie wir sagen, Menschenjahren gezahlt werden? Fiir ein
Wesen, das in einer so ausgedehnten Zeitsphidre oder Raum-
Zeitsphare lebt, wire unsere Zeit kaum wahrnehmbar. Zehn
Millionen Jahre sind nichts vom Standpunkt eines wirklich
kosmischen Gesetzes aus und mogen nur wie eine vergangene
Stunde, oder wie man sagen kénnte, wie ein Augenblick in der
Vergangenheit erscheinen. Wir koénnen mit der jiidischen
Schrift sagen, zehn Milliarden, Billionen oder Billiarden von
Jahren sind in Deinen Augen nur eine Sekunde super-gottlicher
Zeit. Und so ist es.

Ebenso verhélt es sich mit den Unfillen. Es herrscht absolute
Gerechtigkeit in diesem Universum. keine Handlung kann
begangen, kein Gedanke gedacht, keine Gefiihlsregung kann
ohne die angemessenen und bestimmten Folgen erfahren
werden. Dieses Wissen um das kosmische Gesetz sollten wir auf
alles anwenden. Geschieht etwas, das wir nicht verstehen,
sprechen wir von Unfall und driicken damit nur unsere
Unwissenheit iiber die vorherige Ursache aus. Doch es hitte
nicht geschehen kénnen, wenn nicht in der Vergangenheit, ob
in diesem oder einem fritheren Leben, die Ursachen gelegt
worden waren, die jetzt das Ergebnis dieser Ursachen zustande
bringen. Entweder geschieht dies aufgrund der gelegten
Ursachen, oder aber wir leben in einer chaotischen Welt, in der



23

weder Gesetz noch Ordnung, sondern Zufall und Unfalle
existieren. Doch wo sehen wir solche Anzeichen?

Es befinden sich zum Beispiel zehn Menschen auf einem Schiff.
Neun von ihnen ertrinken, und nur einer wird gerettet, oder es
ertrinkt einer und neun werden gerettet. Warum? Zufall? Ein
Mensch wird von einem Auto iiberfahren, oder es fillt etwas
herunter und zertrimmert seinen Kopf. Zufall? Das ist leicht
gesagt. Liefden sich die Probleme des Lebens mit Zufall oder
Unfall 16sen, wiirde sich niemand dariiber den Kopf zerbrechen.
Doch ich mochte die Schuld nicht, nicht um alles in der Welt,
einem Gott, einem Teufel oder dem Zufall zuschreiben, und
daher bendétige ich eine Erkldrung.

Beachtet dies: Wahrend dieser Korper weifd, dass er einen
Unfall hat, weifd das verkérpernde Ego, dass es das Ergebnis
karmischer Gerechtigkeit war; und da dieser Korper nur ein
Vehikel ist und das Bewusstsein und der moralische Sinn im
verkorpernden Ego wohnen, ist die erkennende Wesenheit die
wichtige Sache.

Nun zu dieser Frage des Denkens eines Menschen im
Augenblick des Todes und den Folgen, die diese letzte kurze
Periode konzentrierten Denkens als Ursache fiir das néchste
Leben und die folgenden Leben hat. Da die Esoterische
Philosophie streng logisch ist, muss der Schluss gezogen
werden, dass so etwas nicht stattfinden kann, wenn nicht die
wenigen letzten Augenblicke des Denkens das Produkt der
vorhergehenden Ursachen bzw. Leben waren. Worin liegt also
die Bedeutung der Erklarung des Meisters? Ich mdchte sie so
wiedergeben: Was ein Mensch wahrend der letzten vegetativen
Augenblicke seines Lebens denkt, sind die Denkgewohnheiten
dieses Lebens und der vorangegangenen Leben. Gewohnheit ist
ein Schliisselwort. Die vorangegangenen Leben haben natiirlich
die Denkgewohnheiten des eben beendeten Lebens erzeugt.
Was ein Mensch denkt, wenn das egoische Bewusstsein durch
das Eintreten des Todes zeitweilig betdubt ist, was das Gehirn
dann denkt, ist ein Automatismus dieser Gewohnheit. Ist das



24

nicht einfach zu verstehen? Alle Denkgewohnheiten aller
vorangegangenen Leben gehen im letzten Augenblick in diese
automatischen Gewohnheiten iiber; Gewohnheit trifft auf
Gewohnheit und denkt Gewohnheitsgedanken. Der Charakter
des Menschen driickt sich in dem automatischen Denken seiner
letzten Augenblicke aus, und das ist der Charakter, den er fiir
seine Zukunft erworben hat. Die gleiche Regel kann in einem
grofleren Mafdstab ebenso auf die Gedanken des Menschen am
Ende einer Runde oder der sieben Runden angewandt werden.

Wie die Denkgewohnheiten eines Menschen wéahrend des
Lebens waren, so werden sie auch in den Augenblicken des
Todes sein, und zwar nicht nur bei dem Verlust des
Bewusstseins, sondern bei dem tatsachlichen Tode. Sie werden
sich als automatische Gedankengidnge ausdriicken, die das
mentale Panorama beherrschen, das mit dem ersten
Augenblick der Erinnerung an die Kindheit beginnt. Schnell
gehen sie durch jedes einzelne erlebte Ereignis und Gefiihl bis
zu dem Augenblick des Uberganges, dem rasch
Bewusstlosigkeit folgt. Das ist die Erklarung.

Dieser Vorgang enthdlt in der Tat kein Leiden, es sei denn, ein
nun alter, sanfter und weiser Mensch schaut mit Abscheu auf
das vortliberziehende Panorama und sagt: "Warum habe ich das
nicht wahrgenommen, als ich die Moglichkeit dazu hatte?
Warum war ich nicht stark in dem, was ich tat, warum legte ich
nicht mehr Kraft und Energie hinein?" Das sind die Reflexionen
des hoheren Gemiites, wenn das Panorama voriiberzieht. Aber
diese Gedanken sind essentielle Teile des Automatismus des
vergangenen Denkens, der fritheren Denkgewohnheiten. Alles
ist unendlich gerecht, alles Gute und alles Schlechte, und so
wird es immer sein.

Nun ein anderer Punkt im Zusammenhang mit Gedanken. Ich
mochte zum Zweck der Illustration sagen, dass der
siebenprinzipige Mensch aus zwei Teilen zusammengesetzt ist,
aus einer hoheren Triade und einer niederen Vierheit. Wir
wollen die hohere Triade X nennen. Das ist der spirituelle und
der hohere intellektuelle und hohere psychische Teil des



25

Menschen. Wir wollen die niedere Vierheit Y nennen. Das sind
die Gefiihlsregungen, die niederen Gedanken, die guten,
schlechten und indifferenten Stimmungen, die uns von Tag zu
Tag formen, wenn wir nicht von unseren hoéheren Teilen
inspiriert werden. Das alles wollen wir Y nennen. Bringen wir
dies in eine algebraische Gleichung, haben wir X + Y = Z. Z ist
der Mensch, wie wir ihn kennen, wie wir sind, fihlen, denken
und handeln. X ist der hohere Teil von uns, die hohere Triade,
Y der niedere Teil, die Vierheit. Z ist der ganze Mensch, der
durch das Gehirn und die Nerven, durch den Kérper wirkt.

Tritt nun der Tod ein, wird der Korper fallengelassen, denn er
ist nur ein Vehikel, ein Gewand. Er ist wirklich nicht mehr,
obwohl er der vitale Wohnsitz von Y ist, iiberschattet von X.
Aber er fallt wie ein abgeschnittener Fingernagel ab. Der Nagel
ist ein Teil von uns, unserem Korper, ein Erzeugnis unserer
Vitalitat. Doch wenn er abgeschnitten ist, bleibt immer noch die
Verbindung X + Y = Z. Wenn der Tod eintritt, haben wir X + Y =
Z minus V. Wir wollen den physischen Korper V nennen.

Was geschieht nun, wenn die Zeit vergeht? X trennt sich
langsam von Y, bis die Spannung der Trennung nicht weiter
gehen kann, dann kommt es zum Bruch. X steigt auf, Y sinkt
nach unten. Das ist der zweite Tod. Bis der zweite Tod
stattfindet, ist der Mensch derselbe, der auf Erden im
physischen Korper war, nur in Form eines Nirmanakaya,
obwohl er natiirlich kein Nirmanakaya ist. Er ist ein
vollstandiger Mensch, nur ohne physischen Kérper. Wenn also
der zweite Tod eintritt, steigt X auf und tritt in das Devachan
ein. Was geschieht mit Y? Y sinkt ab, da es nicht mehr von X
gehalten und inspiriert wird. Es sinkt auf seine eigene Ebene im
Astrallicht, welche Ebene das auch sein mag. Jeder Fall ist
individuell gelagert, und alle Wesenheiten gehen natiirlich auf
ihre eigene Ebene.

Welche Art von Gedanken hat Y? Wir nennen es nun Kama-
ripa, Elementar, Gespenst oder Spuk. Welche Art von
Gedanken konnte es aufler den automatischen Gedanken
haben, die es hatte, als X + Y = Z im physischen Kérper waren?



26

Sein Denken ist jetzt schwach und flau. Es wiederholt einfach
automatisch wie eine Maschine. Es weifd nicht, was es tut. Es
lauft langsam ab. Das Pendel geht immer langsamer, und
schliefllich bleibt es stehen. Wenn das vitale Pendel des Spuks
stillsteht, ist das praktisch die Zeit, in der sich der Spuk faktisch
auflost.

Es ist vollig unmdglich, X in einen Séance-Raum kommen zu
lassen, es gibt keine Anziehung nach dort. X kann nur durch
spirituelle Liebe erreicht werden. Selbst Gedanken erreichen es
nicht, zumindest nicht die Gedanken, die die meisten Menschen
denken. Y kann erreicht werden. Y ist gleich nach dem Tode
zum Bersten voll mit tierischer Vitalitat, tierischem
Magnetismus, was einer der Griinde fiir den Bruch mit X ist. X
bestand darauf, nach oben zu gehen, und versuchte, Y hinter
sich herzuziehen; aber die Tendenz von Y ist nach unten, und
schliefllich kam es zum unvermeidlichen Bruch. Dies ist so
einfach wie nur moglich, und ich versuche besonders fiir unsere
Freunde, die Theosophie noch nicht so studiert haben wie wir,
eine einfache Sprache anzuwenden.

Der Y, der Spuk, der Kama-riipa, denkt alle Gedanken, die in
seiner Natur liegen. Er kann nichts anderes denken, das ist doch
sicherlich klar. Denken wir an Apfel, denken wir nicht an Steine
oder an das Sonnen-Spektrum. Wenn also Apfel der
automatische Denkprozess des Spukes Y sind, wird er an Apfel,
Apfel und nochmals Apfel denken. Oder vielleicht denkt der
Spuk an seine Lieblingsschatze, die ihm wahrend des Lebens
am besten gefielen. Dieser Teil der Natur ist der niedere Teil.
Das automatische Denken von Y wird immer weiter gehen, es
wird nur immer weniger stark sein, weil Y sich auflést und
zerfallt. Schlief8lich wird es - Verzeihung - ein schmutziger,
stinkender astraler Leichnam, der genau das ist, was er ist. Er
riecht sogar nach Verwesung, nach Graberfeld, nach Zerfall.

Das alles geschieht seit Zeitaltern. Wenn die Spiritisten in ihrer
Unwissenheit versuchen, eine Verbindung mit den
Verstorbenen, ihren geliebten Verstorbenen herzustellen, so ist
das einzige - wenn iberhaupt - was sie aufgrund der



27

Naturgesetze zuwege bringen kdnnten, eine Verbindung mit Y,
dem Spuk, herzustellen. Und was kann Y anderes sein als er
selbst? Wenn sein Name John Smith war, wird er sagen: "Ja, ich
bin John Smith." Wenn er in der West Burlington Avenue Nr.
472 wohnte, "]a, West Burlington Avenue 472.“ Aber er zerfallt,
16st sich auf.

Wir wissen, es gibt viel Aufhebens um diese Dinge. Es scheint,
als wolle ich sie lacherlich machen, doch in meinem Herzen ist
mir nicht danach zumute. Ich versuche, die Situation sehr
anschaulich zu machen. Natiirlich wird sich der Spuk Y, der
Kama-riipa, an seinen Namen erinnern. Wahrscheinlich wird er
sich erinnern, wo er lebte, ebenso an die Namen seiner Freunde
und seiner Familie, wenigstens an einige. "Meine Frau Emma.
Ja, Emma. Das ist Ruth, Emma. Komm morgen. Ich werde
gerufen. Auf Wiedersehn, Liebes." Wir kommen mit den
automatischen Funktionen des Spukes in Beriihrung, doch der
mentale Vorgang ist nicht mehr vorhanden. Eine geschickte
Frage des Mediums, das in astral-psychischer Beriithrung mit
einem solchen Spuk ist, wird alle automatischen Prozesse mit
der Frage in Gang setzten: "Bist Du John Smith?" - "Ja, John
Smith." - "Wo wohntest Du?" - "Da und da." "Warst Du
verheiratet?" - "Ja, ich war verheiratet. Nein, ich war nicht
verheiratet. Nein, ja, doch. [hr Name war Emma." Das ist in
keiner Weise iibertrieben.

Die Gedankenprozesse des Spukes sind ein Beispiel der
automatischen Denkprozesse, die aus dem eben beendeten
Leben stammen, und da der Spuk der niedere Teil ist, kdnnen
wir verstehen, um welche Denkprozesse es sich hier handelt.

Auf der anderen Seite sollten wir das Medium nicht fiir einen
Vermittler halten, das ist eine ganz andere Sache. Ein
Vermittler kann aufsteigen und in wirkliche spirituelle
Verbindung mit X kommen, der héheren Triade, dem
wirklichen Ego im Devachan. Wenn der Vermittler sensibel
genug ist, kann er durch seine Liebe die synchronen
Vibrationen der unermesslich lieblichen und himmlischen
Trdume von X auffangen und sie sogar zuriickbringen. Der



28

physische Verstand ist mit ihm in Berithrung gekommen, was
denkt der Devachani dann? Es hdngt davon ab, was die
automatischen Denkgewohnheiten dieses Menschen waren.
War er ein Musiker, wird der Devachani an Musik denken und
hochst himmlische Harmonien komponieren. War der Mensch
andererseits ein iberzeugter, tiefernster religioser Mensch,
wird die Religion das Devachan farben. War der Mensch ein
Baptist, ein iiberzeugter und sehr ernster, wird das Devachan
voller Baptisten-Gedanken sein. Wenn er ein Adventist der
sieben Tage, ein Mohammedaner, ein Anhdnger der
Episkopalkirche oder ein Buddhist war, wird es das gleiche
sein. Wir sehen hier, warum wir sogar den Devachan ein
Narrenparadies nennen, da sicherlich weder der Glaube des
Baptisten, des Mohammedaners, noch der des Anhdngers der
Episkopalkirche oder der romisch-katholischen Kirche, noch
der eines anderen Typus religiosen Glaubens Wahrheit,
absolute Realitat ist.

Es gibt etwas, das jenseits von Devachan ist. Es wird erreicht,
wenn der hohere Teil von X in direkte und innige Verbindung,
spirituelle Verbindung, Vereinigung, Selbst-Identifikation mit
dem gottlichen Gemit kommt, von dem er ein Kind, ein Funke,
ein Sprossling ist. Das ist dann Realitit, das ist Nirvana.

Aus: Gottfried de Purucker:
Studien zur Esoterischen Philosophie,
Bd.I,S.410-418




29
AN DEN SCHULER: LEITGEDANKEN AUF DEM PFAD -1

Erste Gedanken nach dem Erwachen

Wenn wir morgens aufstehen, soll unser erster Gedanke sein:
Ich werde diesen Tag zu einem Sonnentag machen. Ich werde
in jede noch so kleine Pflicht selbstlose Gedanken legen. Strebt
danach, euer Leben so zu fiihren, als ware jeder Augenblick der
kostbarste in der Ewigkeit, indem ihr in eurem Herzen ein
endloses heiliges Fest feiert und das ganze Jahr in der Freude
am Dienst an der Menschheit lebt.

Kein Tag ist gewdhnlich, wenn du nur Augen hast, um seine
Pracht zu sehen. Mit jedem Einbruch der Nacht schliefdt sich
eine Tir fiir die Seele. Andere Leben und unzdhlige Tage
werden kommen, aber niemals der Tag, der gerade zu Ende
geht, niemals diese Umgebung, diese Momente, diese
Gelegenheiten. Sie sind vorbei, und lange Zyklen der
Anstrengung miissen durchlaufen werden, bevor das, was sie
geboten haben, zuriickkehren kann.

An eben diesem Tag kannst du dein Leben gestalten oder
zerstoren, es zu einem Segen oder zu einer Blasphemie machen.
Du kannst alle Stunden dieses Tages mit einer so kraftvollen
Bekraftigung deiner Hoffnungen fiillen, dass sie zur Hoffnung
der Welt und zur Erleuchtung allen Lebens werden. Keine
Pflicht kann dir auferlegt werden, die nicht die Mdglichkeit mit
sich bringt, koniglichen Dienst zu leisten.

Daher sind die ersten Gedanken nach dem Aufwachen so
wichtig. Wenn man morgens in einer Stimmung aufsteht, in der
sich die Seele ausdriicken kann, ist man den ganzen Tag iiber in
Frieden. Denke daran, wie grofd die schopferische Kraft der
Vorstellungskraft ist. Baue mit ihr nach dem Aufwachen ein
Bild der Hoffnung und Freude auf. Lege alles beiseite, was zum
niederen Selbst gehort, und gehe in den Tempel des Herzens,
um den Tag der Selbstreinigung zu widmen.

Tue dies, und du ladst eine Invasion der Gotter ein. Stehst du
jedoch mit dem dominanten Gehirn-Verstand auf, erwartet dich
ein Tag voller verwirrender Schwierigkeiten.



30

Praktische Schritte auf dem Weg

Schwierige Dinge wahlen, solange sie noch leicht sind, und
grofde Dinge in ihren Anfangen bewaltigen - das ist der Weg,
wie es die Weisen der Antike gelehrt haben. Der Weise
beriicksichtigt auch kleine Dinge und hat so nie
Schwierigkeiten.

Mach dir keine Sorgen, hab keine Angst, denk nicht iiber
Ergebnisse nach. Feste Plane kommen aus dem Verstand, und
in kreativer Arbeit darf dieser nicht herrschen. Es gibt eine
Methode, das Leben so zu gestalten, dass dies nicht geschieht;
dann bleibt der Gehirn-Verstand an seinem Platz als Diener und
nicht als Peiniger der Seele. Das ist etwas, woriiber du
nachdenken solltest, wenn du morgens aufstehst und abends zu
Bett gehst. Das kommt dem sehr nahe, was ich meine, wenn ich
zu euch von Vertrauen in das hohere Gesetzessystem, von
Selbstdisziplin und ordentlichen Gewohnheiten spreche: Das
sind die Dinge, die die Seele befreien und dem Gemiit
ermoglichen, aus seinen Erfahrungen eine solche Weite zu
gewinnen, dass es sich selbst als einen Faktor in der
unendlichen Harmonie des durch Gesetze geregelten
manifestierten Seins erkennt. Wir miissen lernen, unsere
Energien zu schonen, wenn wir unsere Pflicht gegeniiber der
Welt erfiillen wollen.

Wie viel verschwenden wir jeden Tag, weil uns dieses Wissen
fehlt! Wie reden wir uns wegen Belanglosigkeiten zu Tode und
sterben lange vor unserer Zeit an unserem Geschwatz! Welche
Qualen, Sorgen und Verwirrungen muss das arme Gehirn
erleiden, wenn es nicht in disziplinierten Denkmethoden
geschult wurde!

Selbstgeleitete Anstrengung

Es muss Schatten geben, aber wir haben die Macht, sie zu
vertreiben. Wenn Entmutigung, Zweifel und Mangel an Glauben
aufkommen, ist es an der Zeit, die Vorstellungskraft zu nutzen,
die Kraft der Stille zu beschwoéren, in die Tiefen der eigenen
Natur einzutauchen und dort die Schonheit und Grofie des



31

Lebens, die Herrlichkeit des Gesetzes zu entdecken. Hatten wir
keine Schwierigkeiten, miissten wir uns nicht anstrengen.
Hatten wir keine Versuchungen, brauchten wir keine
Selbstbeherrschung. Hatten wir keine Priifungen, gibe es
nichts, was unsere Geduld und unser Vertrauen herausfordern
wirde. Vertrauen in was? In jene universellen gottlichen
Gesetze, die unser Leben in ihrer Obhut halten. Sie sind da, und
alles, was existiert, wird von ihnen regiert. Und deshalb sind
diejenigen, die ihr Leben auf Gesetz und Ordnung griinden, auf
dem Weg des Fortschritts, ob sie es wissen oder nicht; und
diejenigen, die ohne Disziplin leben, fallen zuriick.

Das Geheimnis des menschlichen Lebens in seiner Fiille ist
selbstgeleitete Anstrengung. Moge der Mensch den ersten
Schritt mutig in ehrlicher Selbstpriiffung tun, mit einer
Kithnheit, die vor nichts zuriickschreckt, was ihm im Weg
stehen konnte, und er wird sehr bald feststellen, dass er den
Schliissel zur Weisheit und zur erlosenden Kraft gefunden hat.
Durch eigene Anstrengung, durch das Gesetz der
selbstgeleiteten Evolution entdeckt, wird dieser Schliissel ihm
die Kammern des Selbst 6ffnen.

Du fragst: Wenn ich von Natur aus gottlich bin, warum muss ich
mich dann so sehr anstrengen und so oft erfolglos bleiben? Die
Antwort lautet, dass dies Teil des Lebensplans ist. Wir werden
in diese Welt hineingeboren, damit wir unsere Chancen nutzen
konnen, die edlere Seite unseres Bewusstseins zu entfalten. Es
ist das Gesetz, dass der Mensch sich stiandig verandert und
standig wachst. Die Pldne der Seele und die Prozesse ihrer
Entwicklung bewegen ihn innerlich und dufierlich von einem
Zustand zum anderen.

Der ganze Sinn des Lebens ist Verdnderung, Wachstum. Manche
sind durch das Bewusstsein ihrer Fehler belastet und gealtert.
Sich so zu ergeben, ist eine Siinde gegen den Heiligen Geist.
Denkt daran, dass zwei Dinge nicht gleichzeitig denselben Platz
einnehmen koénnen und dass von den beiden Begleitern, dem
Engel oder dem Ddmon, einer gewinnen muss; sie kdnnen nicht
beide gleichzeitig herrschen. Es besteht eine grofde Gefahr fiir



32

denjenigen, der bei der Arbeit an seiner hoheren Natur zulésst,
dass er sich zu lange mit seinen Fehlern beschaftigt. Tatsachlich
ist es ein Fehler, tiberhaupt an sie zu denken, und ein Zeichen
dafiir, dass der Mut nachlasst.

Der Mittelweg

Eines der grofiten Hindernisse auf dem Weg nach oben ist der
Extremismus: Wenn der Gehirn-Verstand den Weg und die
Methode festgelegt, seine Vergleiche ausgearbeitet und seine
strenge Kritik am Leben vorgebracht hat. In solchen Faillen
besteht immer die Gefahr einer dogmatischen Haltung und der
Gefahr, in eine Routine zu verfallen, anstatt sich weit in das
universelle Denken hineinzuschwingen und auf dem breiten
Weg der spirituellen Bemiithungen voranzukommen. Die
Belastung, die meiner Erfahrung nach auf Kérper und Geist des
Extremisten lastet, ist furchtbar. Auch wenn keine Absicht
dahintersteckt, etwas Falsches zu tun oder sich von der
Wahrheit zu entfernen, wo doch dieser intensive Drang besteht,
etwas zu tun - ein Ergebnis zu erzielen, ohne zu lernen, wie
man es erreicht, oder eine schnelle Handlung zu vollziehen, die
dem eigenen besseren Urteilsvermogen widerspricht -, beginnt
sofort die gesamte Konstitution zu zerfallen, und innerhalb von
Wochen oder Monaten kann etwas geschehen, das zu ihrem
volligen Zusammenbruch fiihrt. Dieser Extremismus wird mit
der Zeit zu einer Manie, einer Art Wahnsinn, und selbst die
kliigsten Kopfe geraten oft in diese Reaktion.

Sicherheit liegt darin, sich an die Mitte zu halten. Suche nicht
nach phdnomenalen Ereignissen und erwarte keine
iiberraschenden Manifestationen durch oder fiir dich selbst.
Die gottlichen Gesetze wirken nicht auf diese Weise, sondern
still im Innersten unseres Wesens. Man darf seinen spirituellen
Fortschritt nicht mit einem Zollstock messen. Und denk daran,
dass ein einziger falscher Ton in einer Melodie das ganze Stiick
ruiniert. So ist es auch in unserem Leben: Die vollkommene
Harmonie kann nicht existieren, wenn irgendwo ein falscher
Ton erklingt.



33

Ruhe in dir selbst. Mach dein Gliick nicht von anderen abhangig.
Die Abkehr von der zentralen Quelle des inneren Lebens und
von den unmittelbaren Pflichten hat Tausende daran gehindert,
spirituell zu wachsen, und Tausende von Leben zerstort. Indem
wir uns bemiihen, grofle Dinge zu tun statt kleine, versdumen
wir es, das Gesetz zu finden und zu befolgen und zu erkennen,
dass unser Herz in jedem Augenblick im Einklang mit den
edleren Kriften der Natur und den unaussprechlichen
Schwingungen des gottlichen Lebens schlagt. Die Unkenntnis
dieser Tatsachen ist es, die so viel Unruhe in der Natur des
Menschen verursacht.

Ein neues Leben muss iiber die Menschheit kommen, sonst
wird sie mit Sicherheit in die Dunkelheit stiirzen. Wir miissen
geduldig sein in dem Wissen, dass wir gottliche Fahigkeiten in
uns tragen und dass Dienen bedeutet, das zu tun, wonach sich
unsere Seele sehnt, damit die ganze Menschheit einen Blick auf
das Blau der Zukunft werfen und jenseits der Schatten und
Schrecken der Gegenwart den Morgenstern eines helleren
Tages erblicken kann. Denn wir ebnen den Weg fiir die
Menschheit.

Wir kénnen diesen Weg nicht alleine gehen, noch kénnen wir
alleine zum Grofden Frieden voranschreiten. Wir diirfen uns
nicht in der Freude dariiber ausruhen, gesegnet zu sein,
sondern miissen durch unsere Hingabe die Welt segnen.

Gedanken vor dem Schlafengehen

Am Abend ist es hilfreich, den Tag in Gedanken Revue passieren
zu lassen. Das ist die alte Methode der Neophyten. Du wirst
darunter leiden, wenn du Fehler und Versdaumnisse feststellst,
aber wenn deine Motive rein und selbstlos sind, wirst du daraus
lernen und weiterkommen. Und dann wird dir plétzlich die
Nahe des Hoheren Selbst bewusst, und ehe du dich versiehst,
wird ein neues Leben geboren sein. Im Schlaf ist die Seele frei,
sie fliegt in neue Rdume, in feinere Welten des Denkens und
Fihlens, entwickelt sich, wachst und dehnt sich aus. Und sie
sehnt sich danach, dich mitzunehmen, das Ich jenseits des



34

prosaischen Lebens. Die Seele ist in uns und doch ist sie es
nicht: Hier liegt ein Geheimnis.

Wenn ihr nur wiisstet, was flir ein Begleiter das Hohere Selbst
sein kann! Es ist eine Prasenz, eine mystische Prdsenz. Die
Verwirklichung hdngt nattirlich vom Grad eurer Entwicklung
ab; aber seine Begleitung ist so real, so wunderbar, so koniglich
erhaben, dass ihr es, wenn ihr es einmal gefunden habt, nie
wieder verlieren konnt. Kurz vor dem Schlafengehen - das ist
der richtige Zeitpunkt.

Wir konnen den wahren Nutzen des Schlafes nicht ernten,
wenn wir negativ, in Unwissenheit, mit unserer Unruhe und
unseren Abneigungen, Verzweiflung oder Hassgefiihlen ins Bett
gehen. Lasst uns den Tag mit mehr Kraft zur
Selbstiiberwindung beenden, als wir zu Beginn des Tages
hatten. Mégen wir heute Abend mit reinem Gewissen und mit
einem Gefilihl grof3ziigiger Liebe fiir alles, was atmet, die beste
Seite unserer Natur, die Augen schlieflen. M6gen wir in der
Stille unserer letzten Gedanken vor dem Einschlafen nach mehr
Wissen, mehr Licht und mehr Kraft suchen. Mit der richtigen
Einstellung schlafen zu gehen bedeutet, die Sorgen, die uns den
Tag lber begleitet haben, beiseite zu legen, in das Wahre
einzutauchen, in einer Stimmung des volligen Vertrauens in das
wunderbare Gesetz und Geheimnis des universellen Lebens,
und mit einer klar definierten Sehnsucht nach einem besseren
und schoneren Morgen, damit wir gestarkt in der Kraft der
Majestat der Seele erwachen kdénnen.

Lernt so, Energie zu sparen, und die Tage und Augenblicke
werden flr euch immer mehr mit Schonheit und Bedeutung
erfiillt sein. Zunachst mag alles ein Geheimnis und ein Rétsel
sein; aber haltet die Bestrebungen im Herzen und die groféen
Ideale immer vor Augen, dann wird sich das in euch verborgene
Wissen eurer Suche o6ffnen, und ihr werdet euren Platz
einnehmen und zu gegebener Zeit den Frieden finden, der
vollkommenes Verstehen mit sich bringt. Denkt daran, dass
unsere Gemiiter, die so viel denken und iiberdenken und
verdrehen und beklagen, manchmal nur Instrumente sind, auf



35

denen die Seele, der Meister aller Musik, spielt. Erfiillt auch die
kleinste Pflicht gut, dann werdet ihr am Ende des Tages nichts
Zu bereuen haben, keine Zeit verschwendet, und dann wird
Freude kommen.

Lasst uns nicht vergessen, dass wir uns in Lomaland
versammelt haben, um der Menschheit zu dienen und ihr das
Wissen zu bringen, das sie braucht; dass dies kein
kommerzielles Unterfangen ist, auch keine gewdhnliche
Bildungsinitiative, sondern eine spirituelle Anstrengung im
hochsten Sinne; und dass wir aus diesem Grund spirituell mit
den Eigenschaften ausgestattet sein miissen, die wahre
Noblesse ausmachen. Denkt in der Stille iiber diese Dinge nach.
Und denkt daran, dass, wenn wahrend der Stille ein
egoistischer oder personlicher Gedanke auftaucht, die Tiir
verschlossen ist und das Licht keinen Platz findet; die Seele ist
verschlossen, und der Tag wird euch wenig bringen, was die
bessere Seite eures Wesens befriedigen wird.

Aus: Katherine Tingley, The Wisdom of the Heart,
S.51.-56 (engl. Original) - eigene Ubersetzung - red.




36

INHALT
Seite

EDITORIAL
Sieglinde Plocki 3

, WEISE VISIONEN FUR DIE ZUKUNFT - SO GEHT DER PLAN
IMMER AUF!“
Ralph Kammer 5

DAS GROSSE PARADOXON
H.P. Blavatsky 16

VORGANGE NACH DEM TODE
Gottfried de Purucker 21

AN DEN SCHULER: LEITGEDANKEN AUF DEM PFAD - I
Katherine Tingley 29

Herausgeber:
THE THEOSOPHICAL SOCIETY POINT LOMA (TSPL)

Deutsche Abteilung e.V.

Postanschrift:
Tauroggener Str. 17, 10589 Berlin,
Tel.: +49 1577 7094627
http://www.theosophy.de
E-Mail: info@theosophy.de

Prasidentin/Schriftleitung Biicherstelle
Sieglinde Plocki, Margarete Freitag - Primelstr. 27
Postanschrift: 82515 Wolfratshausen
Tauroggener Str. 17, 10589 Berlin Tel.: 08171 202 89
Tel.: +49 1577 7094627 E-Mail: margarete-freitag@freitag-video.de

ACHTUNG NEUES KONTO
Kontoinhaber: Theosophical Society Point Loma
IBAN: DE72 4306 0967 1304 4336 00 (GLS Gemeinschaftsbank)
BIC: GENODEM1GLS

Jahresabonnement 25 €



